

# البديع

### في ضوء أساليب القرآن

تأليف دكتور عبد الفتاح لاشين عبد الفتاح لاشين عبد عبد المتاح المسيد المراسات الإسلامية والمربية والمربية والمرابنات بالقامرة - جامعة الأزمر

١٤١٩هـ/١٩٩٩م

ملتزم الطبع والنشر

دار الفكر العربي

الإدارة : ٩٤ شارع عباس العقاد \_ مدينة نصر \_ القاهرة

ت : ۲۷۵۲۹۸٤ فاکس: ۲۷۵۲۹۸٤





2009-08-29 www.alukah.net

## البديع

### في ضوء أساليب القرآن

تأليف

دكتور/ عبد الفتاح لاشين كلية الدراسات الإسلامية والمربية طرح البنات بالقامرة - جامعة الأزمر

1819/-1999

ملتزم الطبع والنشر

دار الفكر العربي

الإدارة : ٩٤ شارع عباس العقاد ـ مدينة نصر ـ القاهرة

ت : ۲۷۵۲۹۸۶ فاکس: ۵۳۷۲۵۷۲

المسترفع بهمخل

۲۲۵,٦ عبد الفتاح لاشين.

لاشيسن . - السقساهسرة: دار الفكر العربى، ١٩٩٩.

۲۲۳ص؛ ۲۶سم .

ببليوجرانية: ص٥١٥-٢١٩.

تدمك: ٣ - ١١٧٢ - ١٠ - ١٩٧٧.

١ - القرآن الكريم، بديع. ٢ - القرآن الكريم، بلاغة.

أ- العنوان.

اعداد واخراج ننی أحمد هدمه هاشم نجم



عنى البلاغيون والنقاد باستخلاص فنون البديع، وإضافة الجديد إلى فنونه، وقد يكون من بينها المتكلف الذى لا يؤدى رسالته فى رقى الأسلوب، وجمال العبارة، كما اشتغلوا بتجويد التعاريف، وذكر الأقسام، وتحكيم العقل فى عدها، وتكلفوا فى الأمثلة، فما لم يجدوا له مثالا عمدوا إلى وضع مثال صناعى له، لا ينبع من عاطفة، ولا يصدر عن إحساس.

وقد شغلتهم التعاريف والأقسام عن الوقوف أمام المحسن البديعي يبيتون أسرار جماله، ويظهرون للدارسين هذه الأسرار، مما جعل دراسة البديع جافة لا تؤثر في النفس، ولا تستولى على الوجدان، مع أنها ألوان قصدها الشعراء ليملكوا بها القلوب، ويؤثروا بها في عواطف الناس.

ومر البديع بعصور كانت ألوانه هدفا للشعراء، يسرفون في استخدامها، ويقصدون إليه عمدا، ظنا منهم أنهم يحسنون صنعا، ويستكثرون من ألوان الجمال، وفاتهم أنهم بذلك يُعُشُون المعنى بالظلمة، ويسترونه بالعماية، كما شغلهم تطلب البديع عن النظر في قيمة المعنى، ولذلك زهد الناس في البديع، وآثروا البعد عنه.

لذلك رأينا أن ندرس فنون البديع واقفين عند الوانه الجيدة، نبين سر جماله، ضاربين صفحا عن كل مثال صنع صنعا ليصور لونا من الوانه.

وكانت عنايتنا بألوان البديع فى القرآن الكريم، وجَّهْتُ همتنا إلى استخراجه من الكتاب العزيز، وبيان سر أصالته فى الجملة، وملاءمته للأسلوب، ومزيته فى المعنى.

فليس وجوده فى القرآن حلية مُزيَّنة، ولا عرضا يستغنى عنه، ولا تابعا ذليلا لما هـو أصل له، بل سنراه أصلا بـرأسه يَخْتل المـعنى بزواله، ويتــاثر الأسلوب باختلاله:



فليست ألوان البديع تأتى لمناسبة لفظية مرغوبة، ولا لحلية حسية مطلوبة، وإنما تنطوى ألوانه على مقاصد معنوية، وجمال داخلى، تتكشف للساحث الموفق.

وسنرى فى هذا البحث تعزيزا لهذا الاتجاه، وتقوية لهذا الغرض، ودفعا لتلك المسيرة، آملين أن يكون الوضوح غايتنا، والتوفيق رائدنا.

وقد جعلناه في بابين:

الباب الأول: المحسنات البديعية - وجاء في فصلين:

الفصل الأول: المحسنات المعنوية.

الفصل الثاني: المحسنات اللفظية.

الباب الثاني: ملحقات لعلم البديع.

أولا: البديع بين الذاتية والعرضية.

ثانيا: البديعيات.

ثالثا: السرقات الشعرية.

والله نسأله التوفيق والسداد، فهو نعم المولى ونعم النصير.

المؤلف

القاهرة في ١٢ من ربيع الثاني ١٤١٩هـ ٦ من أغسطس ١٩٩٨م



#### مصطلح «البديع» لمحة عن تطوره

جاء لفظ «البديع» بمعنى الجديد والمخترع، قال حسان بن ثابت<sup>(١)</sup>:

قومٌ إذا حاربوا ضروً عدوهم أو حاولوا النفع في أشياعهم نَفَعُوا سجيَّةٌ تلك فيهم غيرُ محدَثة إن الخَلاثق فاعلم شرها البدعُ

وورد فى القرآن الكريم بمعنى: جمال المنشأ وحسن البدء على غير مثال، قال تعالى: ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدَّ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّا الْأَرْضِ وَإِذَا شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّا اللَّانِعَامِ]، ويقول: ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا فَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِلَانِعَامٍ]، ويقول: ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا فَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِلَى البَقِرة ].

كما ورد فى الحديث الشريف بمعنى: الطيب والمجديد، كقوله - عليه الصلاة والسلام - فى وصف تهامة: «إن تهامة كبديع العسل حلو أوله وحلو آخره» والبديع: الزق الجديد، شبه به تهامة لطيب هوائها، وأنه لا يتغير كما أن العسل لا يتغير (٢).

وتجد هذه اللفظة تـتردد في العـصر الأموى بـهذا المعـني أيضا، كـقول الفرذدق:

أبت ناقستى إلا زياداً ورغبتى وما الجود من أخلاقه ببديع (٣)



<sup>(</sup>١) ديوان حسان، البدع: المراد مستحدثات الأخلاق لا ما هو ثابت كالغرائز.

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث ص ١٠٦، ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) ديوانه ٣٩٣.

والألوان البديعية جاءت في الشعر القديم والنثر عفو الخاطر ودون إعمال الفكر، وكانت مما يستدعيه المعنى استدعاء، وكانت تصدر عن الشعراء عن فطرة وسليقة لا تعمل فيها ولا تكلُّف، وقد زخرت النصوص القديمة والمخضرمة بتلك الصور دون أن يَعْرف أصحابها أسماءها ولا أقسامها.

فقد بالغ امرؤ القيس، فقال في وصف فرسه:

فعادى عِداءً بين ثَوْرٍ ونعجة دراكًا فلم يُنضح بماء فيُغسَلُ وردّ أعجاز الكلام على صدره، فقال:

إذا المرءُ لم يخزُنُ عليه لِسانُه فليس على شيء سواه بخرّانِ ويطابق زهير، فيقول:

ليثُ بعشر (٢) يصطادُ الرِّجالَ إذا ما اللَّيث كذَّب عن أقرانه صَدقا وذيّل، فقال:

ولست بمستبنى أخًا لا تلُمُهُ على شَعَث، أي الرِّجال المهذَّبُ؟ واستطرد حسان بن ثابت، فقال:

إن كنت كاذبة الذي حدَّثتني فنجوت منجى الحارث بن هشام ترك الأُحبَّة أنْ يقاتِل دونهم ونَجَا برأس طِمِرَّة ولجام (٣) فخرج من الغزل إلى هجاء الحارث بن هشام.

<sup>(</sup>١) انظر القاموس، اللسان، تاج العروس، مادة بدع.

<sup>(</sup>٢) عثر: مكان.

<sup>(</sup>٣) الطمرة: الفرس الكريم، الحارث بن هشام، هـو أخو أبى جهل، أسلم يوم الفـتح وتوفى يوم اليرموك بالشام.

وقد بالغ، فقال:

لنا الجفناتُ الغُرُّ يلمعن في الضُّحى وأسيافَنا يقطرن من نجدة دما(١) واحترس طرفة بن العبد، فقال:

فسقَى ديارك - غير مُفسدِها صوبُ الغمام وديمة تَهمِي وهكذا. . . نجد الصور السديعة موجودة عند الشعراء القدام من خ

وهكذا... نجد الصور البديعية موجودة عند الشعراء القدامي من غير أن يعرفوا لها مسميات.

وظل الحال كذلك حتى قُضِي على الدولة الأموية.

\* \* \*

وجاء العصر العباسى، وقد جددت المحضارة المادية والعقلية من رُواء الشعر، فأمدته بالخيال الخصب، والفكر العميق، والمعنى الدقيق، ولونته بالوان زاهية من التشبيه، والاستعارة، وبديع التصوير، وجميل التمثيل، وصبغته بأصباغ طريفة من الثقافة والفلسفة، ومزجته بحكمة الهنود، وأدب الفرس، وقد تنبه الشعراء العباسيون إلى ما فى شعر القدماء من طرائف الصنعة البديعية، فتناولوا البديع، تارة مقتصدين كالبحترى وابن المعتز، وتارة تناولوه إلى درجة الإفراط كأبى تمام، مما جعل الجاحظ (ت٥٥٥هـ) يضيف إلى معنى الجيدة والطرافة الاستعمال العلمي، فقد روى قول الأشهب بن رُميلة:

هُمُ ساعدُ الدهْرِ الذي يَتَقِى به وما خير كفَّ لا تَنُوءُ بسَاعد ثم علق عليه بقوله: قوله: «هم ساعد الدهر» إنما هو مَثلٌ، وهذا الذي تسميه الرواة البديع، وقد قال الراعى:

هُمُ كَاهِلُ الدهر اللذي يتَّقى به وَمُنكبُه، إن كان للدهر مَنكبُ



<sup>(</sup>١) الجفنات: جمع جفنة، وهي قصعة يوضع فيها الطعام.

وقد جاء في الحديث «موسى الله أحدّ، وساعد الله أشدّ»، والبديع مقصور على العرب. ومن أجله فاقت لغتهم كل لغة، وأربت عملي كل لسان، والراعي كثير البديع في شعره، وبشار حسن البديع، والعتابي يذهب شعره في البديع (١).

فنرى الجاحظ يطلق لفظ «البديع» على طريف الاستعارة في «ساعد الدهر» ويروى ذلك عن الرواة - أى رواة الشعر - فالتسمية ليست له، بل هي من رواة الأدب، وظهرت أول ما ظهرت على لسان الشعراء.

#### نشأة البديع،

أشار الجاحظ إلى نشأة البديع وإلى أول من افترعه، فقال: "ومن الخطباء الشعراء ممن كان يجمع الخطبابة والشعر الجيد، والرسائل الفاخرة، مع البيان الحسن، كلثوم بن عمرو العتابى، وكنيته أبو عمرو، وعلى الفاظه وحذوه ومثاله في البديع يقول جميع من يتكلف مثل ذلك من المولدين، كنحو منصور النمرى، ومسلم بن الموليد الأنصارى، وأشباههما، وكان العتابى يحتذى حذو بشار في البديع، ولم يكن في المولدين أصوب بديعا من بشار وابن هرمة (٢).

وفى قول المجاحظ ما يفيد أن البديع نشأ فى الأدب العربى من التفكير المختلط والمجهود المشترك بين العرب والفرس، ولم يكن خالصا من الفرس وحدهم الذين يعرفون بميلهم إلى التعبير باللون (٣)، إذ اختلاط الأسماء العربية وهى: العتابى، والنمرى، وابن هرمة، مع الأسماء الفارسية وهى: بشار، ومسلم ابن الوليد، يدل على أنه مذهب عباسى تعاونت فيه طوائف من الشعراء العرب مع الشعراء الفرس.

المرخ بهخل

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين (جـ١/٥٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (جد ١/١٥).

<sup>(</sup>٣) النثر الفني (جـ١/ ٤٤).

على أن العباسيين الذين عاصروا مولد البديع كانوا يردُّونه إلى مصادر عربية خالصة، كسما في قول الجاحظ السابق «والبديع مقصور على العرب. . . إلخ» وكما يدل عليه ما كتبه ابن المعتز في مقدمة كتابه «البديع» - الآتي بيانها بعد سطور-.

ففى هذا العصر انتشرت الصور البديعية الطريفة فى الأساليب وعلى ألسنة الشعراء، فأتى ابن المعتز (ت٢٩٦هـ) وجمعها فى كتابه «البديع»، وذكر أن هذه التسمية من وضع الرواة والشعراء المولدين، فقال فى مقدمة كتابه: «قد قدَّمنا فى أبواب كتابنا هذا بعض ما وجدنا فى القرآن، واللغة، وأحاديث رسول الله وكلام الصحابة، والأعراب، وغيرهم، وأشعار المتقدمين من الكلام الذى سماه المحدثون «البديع» ليعلم أن بشارا، ومسلما، وأبا نواس، ومن تقيلهم، وسلك سبيلهم، لم يسبقوا إلى هذا الفن، ولكنه كثر فى أشعارهم فعرف فى زمانهم حتى سمى بهذا الاسم»(١).

فابن المعتز جعل «البديع» خمسة أنواع: الاستعارة، التجنيس، المطابقة، رد أعجاز الكلام على ما تقدمها، المذهب الكلامى. ثم ذكر بعض محاسن الكلام، وعد منها ثلاثة عشر نوعا - الالتفات - الاعتراض، الرجوع، حسن الخروج، تأكيد المدح ممايشبه الذم، تجاهل العارف، الهزل يراد به الجد، حسن التضمين، الكناية، الإفراط في الصفة، حسن التشبيه، إعنات الشاعر نفسه، حسن الابتداء.

وهناك سؤال لابد أن يخطر لكل باحث في الطريقة العلمية التي سلكها «ابن المعتز»، لـماذا قسم كتابه إلى قسمين: اختص أحدهما باسم «البديع» واختص الثاني باسم «محاسن الشعر أو الكلام»، وما الداعي إلى هذا التقسيم؟(٢).



<sup>(</sup>١) البديع (ص١).

<sup>(</sup>٢) بلاغة العرب بين أرسطو واليونان (١٣٤).

يجيب أحد المعاصرين، ويجلى السر في هذا التقسيم، فيقول(١):

«ذلك أن الأصناف الخمسة الأولى عرفها الشعراء، وعرفها الجاحظ قبل ابن المعتز، فالاستعارة، والتطبيق، والتجنيس، ورد الأعجاز على ما تقدمها، والمذهب الكلامى، هى أوائل أصناف البديع التى ظهرت فى شعر الشعراء، من أمثال، مسلم، والعتابى، وبشار، وأبى نواس، وغيرهم، فليس لابن المعتز فى العثور عليها من فضل إلا ردها إلى الشعر القديم، ليرد على الشعراء المجددين دعوتهم فى التجديد.

أما صنوف القسم الثانى فمن اختراعه وحده، وقف عليها لـماً تتبع أشعار القدامى والمحدثين، ودوّنها قبل أن يدونها غيره، وأطلق عليها أسماء لم تكن كلها معروفة قبله فى مصطلحات البلاغة، وفى مصطلحات البلاغيين، لذلك فصل بين القسمين ليقول: هذا لكم وهذا لى، وهذا منكم، وهذا منى، وهو بهذا يُدل بأفضليته فى السبق، فيقول:

«وما جمع فنون البديع، وما سبقني إليه أحد».

ويرد على اعتراض توقعه من خصوم هذا التأليف الجديد فيقول في مقدمة كتابه: «وكأنى بالمعاند المغرم بالاعتراض على الفضائل قد قال: البديع أكثر من هذا. . لأن البديع اسم موضوع لفنون من الشعر يذكرها الشعراء ونقاد المتأدبين منهم . وأحببنا لذلك أن تكثر فوائد كتابنا للمتأدبين، ويعلم الناظر أنّا اقتصرنا بالبديع على الفنون الخمسة؛ اختيارا من غير جهل بمحاسن الكلام، ولا ضيق في المعرفة، فمن أحب أن يقتدى بنا ويقتصر بالبديع على تلك الخمسة فليفعل، ومن أضاف من هذه المحاسن أو غيرها شيئا إلى البديع، ولم يأت غير رأينا فله اختياره».

فابن المعتز هو أول من جمع الفنون البديعية تحت اسم «البديع» وهى التي تدخل الآن ضمن علوم البلاغة الثلاثة.



<sup>(</sup>١) بلاغة العرب بين أرسطو واليونان (١٣٤).

ونحن إذا ذهبنا نستحسس زعيم الصنعة البديعية في عصر المحدثين على ضوء كلام الجاحظ وابن المعتز، نرى أن زعيم هذه الحركة، وممهد ذلك الطريق هو بشار بن برد، وهما وإن كانا يختلفان في التصريح بأسماء رجالها، فيعد الجاحظ: العتابي، والنمري، ومسلم، وابن هرمة، ويذكر ابن المعتز: بشارا (ت ١٦٧هـ)، وأبا نواس، لكننا إذا تأملنا نصيهما، فقرأنا في نص الجاحظ قوله: "كنحو منصور النمري، ومسلم بن الوليد الانتصاري، وأشباههما». وقرأنا في نص ابن المعتز قوله: "ليعلم أن بشارا، ومسلما، وأبا نواس، ومن تقيلهم، وسلك سبيلهم"؛ تلاقي النصان وذهب ما بينهما من خلاف لقبولهما كل من جنح إلى هذا المذهب وورد ورده.

\* \* \*

ولما جاء قدامة بن جعفر (ت٣٣٧هـ) أورد سبعا وعشرين نوعا(١)، توارد مع ابن المعتز في سبعة أنواع، وانفرد بعشرين:

وابتكر أبو هلال العسكرى (ت ٣٩٤هـ)، على ما سبق ستة أنواع، وأطلق كلمة «البديع» على أنواع، أخرج منها التشبيه، والإيـجاز، والإطناب، والسجع، والازدواج، بينما عَدَّ الاستعارة، والمجاز، من البديع (٢)، فمدلول «البديع» عنده أخذ في التخصص.

وعلى الرغم من ذلك فقد ظلت كلمة «البديع» كلمة عامة تتسع لكل أنواع علوم البلاغة بحسب وضعها الأخير «المعانى، والبيان، والبديع» عند علماء البلاغة كابن سنان (ت٤٦٦هـ)، وعبد القاهر (ت ٤٨١هـ)، فقد أطلق «البديع»



<sup>(</sup>١) نقد الشعر ٣٨ وما بعدها، قدامة والنقد الأدبي ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) الصناعتين ١٨٠ ، ٢٥٠.

على التشبيه، والتمثيل، والاستعارة، والتطبيق<sup>(۱)</sup>، وهكذا لاتزال كلمة «البديع» تطلق إطلاقا عاما على هذه الأنواع المشتركة من علوم البلاغة في وضعها الأخير.

\* \* \*

والسكاكى (ت ٢٣٦هـ) أول من أطلق «علم المعانى» على المباحث التى بحثها فيه، وأول من أطلق على مباحث التشبيه، والمجاز، والكناية اسم «علم البيان»، وأول من حكم على «علم البيان» بأنه متنزل من «علم المعانى» منزلة المركب من المفرد، كما أنه أول من فبرق بين هذين العلمين على هذا الوجه من الضبط والتحديد.

وبعد أن خلص السكاكي من بيان هذين العلمين في كتابه المفتاح، قال في شأن البديع:

«وإذ تقرر أن البلاغة بمرجعيها، وأن الفصاحة بنوعيها، مما يكسو الكلام حلة التزيين، ويرقيه أعلى درجات التحسين، فها هنا وجوه مخصوصة كثيرا ما يصار إليها لقصد تحسين الكلام، فلا علينا أن نشير إلى الأعرف منها، وهى قسمان: قسم يرجع إلى المعنى، وقسم يرجع إلى اللفظ»(٢).

فالسكاكى وإن فَصَل بين علمى «المعانى والبيان» وأطلق عليهما هذين الاسمين، لم يعرض لألوان البديع على أنها علم مستقل عن العلمين، بل إنها تشارك مسائلهما في تزيين الكلام بأبهى الحلل، والوصول به إلى أعلى درجات التحسين (٣).



<sup>(</sup>١) الأسرار ١٤.

<sup>(</sup>٢) المفتاح ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) الصبغ البديعي ٢٥٢.

وجاء بدر الدين بن مالك (ت٦٨٦هـ) فسمى هذه المحسنات «علم البديع» في كتابه «المصباح»، وبذلك هيأ لأن تصبح البلاغة متضمنة ثلاثة علوم(١).

وجاء الخطيب القزويني (ت ٧٨هـ)، فعرفه بقوله: «هو علم يعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية المطابقة ووضوح الدلالة»، وبذلك أخذت علوم البلاغة وضعها الأخير، فتحددت موضوعاتها، وانفصلت أقسامها «المعاني والبيان والبديع» وعلى ذلك سارت الدراسة البلاغية إلى الآن.

والخطيب بهذا قضى على ألوان البديع بأن تكون حُلى مُزيّنة، تكسو الكلام بهجة بعد رعاية المطابقة، ووضوح الدلالة، وأنها عَرضيّة وليست ذَاتيّة، كما جعلها ذيلا وذنبا للعلمين «المعانى والبيان»، فكان بهذا العمل أول الجانين على ألوان البديع ممن ألفوا في البلاغة بوضعها هذا الوضع الشائن البغيض، فقد اهتضمها حقها، وأجحف منزلتها حينما جعلها ذيلا من ذيول البلاغة، وذنبًا من أذنابها، لا تجيء إلا تابعة، ولا تسمو إلى آفاق الذاتية والأصالة، اقرأ قوله في التلخيص: «وتبعها وجوه أخرى تورث الكلام حسنا»(٣).

\* \* \*

وما دمنا بصدد «علم البديع»، ومن بدأ بتسميته، ومن جعله في هذا الموضع الشائن، ومن حكم عليه بالذيلية والتبعية؛ فلا بد أن نتعرض لما قاله أحد الباحثين (٤):

«. . . وبذلك كان الزمخشري أول من ميز بين العلمين - المعاني والبيان -



<sup>(</sup>١) البلاغة تطور وتاريخ ٣١٥.

<sup>(</sup>٢) تلخيص المفتاح ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) الصبغ البديعي ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر البلاغة تطور وتاريخ ٢٢٢، ٢٦٥.

فجعل لكل منهما مباحثه الخاصة واستقلاله الذى يُشَخِّصه، ونقل عنه السيَّد الجرجانى أنه لم يكن يعدُّ البديع علما مستقلا، بل كان يراه ذيلا لعلمى المعانى والبيان، وسنرى السكاكى يتأثر به فى ذلك».

وقد بينت (۱) أن الزمخشرى لم يميز بين العلمين - المعانى والبيان - ولم يجعل لكل منهما مباحثه الخاصة واستقلاله الذى يشخصه - كما زعم الباحث لدرجة أنه لم يذكر اسم (علم المعانى) على مسألة بلاغية من المسائل التى تنطوى تحته على كثرة ما عرض منها، كذلك أطلق الصنعة البديعية على بعض مسائل علم البيان.

والذى نقله الباحث عن السيد الجرجانى ونسبه إلى الزمخشرى فى النص السابق من «أنه لم يكن يعد البديع علما مستقلا، بل كان يراه ذيلا لعلمى «المعانى والبيان» ثم علق عليه بقوله بأن السكاكى تأثر بالزمخشرى فى جعل البديع ذيلا للعلمين.

هذا النقل ونسبت للزمخشرى، وتعليق الباحث عليه جانب الصواب، ولنا عليه تعليق.

وقبل التعليق أنبه أنه قد سار على نهج هذا الباحث باحث آخر، فقال(٢):

«وأما البديع فهو في رأى الزمخشرى تابع للمعانى والبيان، وليس علما قائما بذاته».

وقال باحث ثالث<sup>(٣)</sup>:

«ونقل السبيد الجرجانى عن الزمخشرى أنه لم يكن يعد البديع علما مستقلا، بل كان يراه ذيلا لعلمي المعاني والبيان».



<sup>(</sup>١) المعانى في ضوء أساليب القرآن ١٠٩ - ١١١ للمؤلف.

<sup>(</sup>۲) الزمخشري ۲۰۳، ۲۹۸.

<sup>(</sup>٣) النظم القرآني في كشاف الزمخشري ٢٢.

وهذه النقول كلها اعتمدت على نقل الباحث الأول الذى نقله عن السيد الجرجاني، ولأمانة العلم، وإحقاقا للحق، ووضع الأمر في نصابه، أنقل النص الكامل الذى كتبه الشريف الجرجاني في هذا الموضوع، متضمنا النص الذى نقله الباحث الأول، لنناقشه فيما قال، ونتحسس وجه الصواب فيما رأى.

قال السيد الشريف الجرجاني (ت٨١٦هـ) في بدء كـلامه لشرح كـتاب «المفتاح» للسكاكي(١):

"قال المصنف: القسم الثالث من الكتاب في علمي (المعاني والبيان)، رتب كتابه على ثلاثة أقسام، وأورد فيها بتكملة، فنين، وتوجيه، اعلم أن علم العربية المسمى بعلم الأدب: علم يحترز عن الخلل في كلام العرب لفظا أو كتابة، وينقسم على ما صرحوا به إلى اثنى عشر قسما، منها أصول، ومنها فروع.

أما الأصول فالبحث فيها إما عن المفردات فعلم اللغة، أو من حيث صورها ومبنياتها فعلم الصرف، أو حيث انتساب بعضها من بعض بالأصالة والفرعية فعلم الاشتقاق، وإما عن المركبات على الإطلاق، فأما باعتبار بنياتها التركيبية، وتأديتها لمعانيها الأصلية فعلم النحو، أو باعتبار إفادتها لمعان مغايرة لأصل المعنى فعلم المعانى، أو باعتبار بنية تلك الإفادة في مراتب الوضوح فعلم البيان، وأما عن المركبات الموزونة، فأما من حيث وزنها فعلم العروض، أو من حيث أواخر أبياتها فعلم القوافى.

وأما الفروع، فالبحث فيها إما أن يتعلق بنقوش الكتابة فعلم الخط، أو يختص بالمنظوم فالعلم المسمى بقرض الشعر، أو بالمنثور فعلم إنشاء النثر من



<sup>(</sup>١) شرح المفتاح للسيد الجرجاني مخطوط بدار الكتب رقم ٢٥ بلاغة، الورقة الثانية.

الخطب والرسائل، ومالا يختص بشىء منها فعلم المحاضرات، ومنه التواريخ، وأما البديع فقد جعلوه ذيلا لعلمي المعاني لا قسما برأسه.

فاختار المصنف الأصول، وترك منها اللغة، لأن مباحثها جزئية منتشرة مع كونها مستقصاة في الكتب المبسوطة، إلا أنه جعل القسم الأول من كتابه في الصرف، وخلط به الاشتقاق بأنواعه الشلائة، والقسم الثاني في علم النحو، وحكم بأن تمامه بعلمي المعاني والبيان، وذلك لأنهما يجريان منه مجرى اللب من القشرة، وأوردهما في القسم الثالث، وزعم أن علم الاستدلال جزء من البلاغة، وادعى أن التدريب في علمي المعاني والبيان يتوقف على ممارسة النظم المجوج إلي علمي العروض والقوافي، فجعلهما من تتمة الغرض. . . إلخ.

ثم استطرد السيد الجرجانى فى تلخيص مقدمة كتاب «المفتاح»، وبيان المنهج الذى سار عليه السكاكى فى تأليف الكتاب.

ولنا وقفة عند ذلك النص، لنناقش دعويين ادعاهما الدكتور شوقى ضيف، وهما:

الأولى: أن الزمخشري جعل البديع ذيلا لعلمي البلاغة.

الثانية: أن السكاكي متأثر به في ذلك.

أما الدعوى الأولى فقد أخذها الدكتور ضيف من قول الشريف الجرجانى: «وأما البديع فقد جعلوه ذيلا لعلمي المعاني والبيان لا قسما برأسه».

فكيف يصح أن ينسب ذلك للزمخشرى وليس له فى النص - على طوله - ذكر إطلاقا؟! وكيف يجعل الباحث الضمير فى «جعلوه» عائدا على الزمخشرى، وهو لم يتقدم فى الذكر ولا في العهد؟!، ثم من أين للساحث هذا الحكم الذى حمله على الزمخشرى حملا وهو منه براء؟!.

وبخصوص الدعوى الـثانية: وهو أن السكاكي تأثر به في جـعل البديع ذنبا



وذيلا، كيف يصح هذا الحكم مع أن السكاكى لم يثبت عنه أنه جعل البديع ذيلا لعلمى البلاغة، وإنما الثابت عنه كما تنطق به آثاره، أنه أول من أطلق «علم المعانى» علي المباحث التى بحثها فيه، وأول من أطلق على مباحث التشبيه والمحاز والكناية اسم «علم البيان»، وتركهما على هذا الوجه من التحديد والضبط.

وبعد أن حَلَص من بيان هذين العلمين في كتابه، قال في شأن البديع: «وإذ تقرر أن البلاغة بمرجعيها، وأن الفصاحة بنوعيها، مما يكسو الكلام حلة التزيين، ويرقيه أعلى درجات التحسين، فها هنا وجوه مخصوصة كثيرا ما يصار إليها لقصد تحسين الكلام، فلا علينا أن نشير إلى الأعرف منها، وهي قسمان: قسم يرجع إلى اللفظ»(۱).

فالسكاكى وقد فصل بين العلمين وأطلق عليهما هذين الاسمين، لم يعرض لألوان البديع على أنها علم مستقل عن العلمين، بل إنها تشارك مسائلهما فى تزيين الكلام بأبهى الحلل، والوصول به إلى أعلى درجات التحسين(٢).

فكيف بعد هذا الــتوضيح والذى تنطق به آثار السكاكــى أن ِيقال: إنه جعل البديع ذيلا وذنبا لعلمى المعانى والبيان؟!.

وهناك باحث رابع (٣) عـجب مـن هذا النـقل، وكـيف يـصح ذلـك عن الزمخشرى، وهو يرى أن البديع ماء البلاغة ورونقها؟!.

ثم أخذ يدفع هذا النقل، ويدافع عن الزمخشرى، ويحاول تخليصه من هذه التهمة، التى ألصقت به، ويدلى بالحجة تلو الأخرى، ليرد هذا القول، ويدفع هذا التحامل، ولو درى أن هذا النقل ليس عن الزمخشرى لوفر على نفسه جهد البحث التى ظهرت فى صفحاته الخمس إقناعا للقارئ، ولتبرئة الزمخشرى مما



<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) الصبغ البديعي ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري ٤٨٤.

نسب إليه من جعل البديع ذيلا وذنبا للعلمين، وأنه برىء من ذلك براءة الذئب من دم ابن يعقوب.

فالسكاكى لم يجعل البديع ذيلا وذنبا لعلمى المعانى والبيان، ولا الزمخشرى جعله كذلك، وإنما أول من جعل «البديع» ذيلا وذنبا للعلمين هو الخطيب القزويني، فكان بهذا العمل أول الجانين على ألوان البديع بوضعها هذا الوضع الشائن البغيض.

وعلى هذا يتبين لنا بوضوح أن الضمير في «جعلوه» في النص الذي جعله الدكتور ضيف عائدا على الزمخشري، وبني علي هذا حكمه السابق، هذا الضمير عائد على الخطيب القزويني (ت٧٣٩هـ)، ومن تبعه في ذلك كسعد الدين التفتازني (ت٧٩٦هـ)، ونحن نعرف أن الشريف الجرجاني (ت٨١٦هـ)، كان في الفترة الزمنية التي تلت حياة الخطيب، كما كان معاصرا للتفتازاني.

وبهذا التوضيح يستسق النص الذي نسب إلى الزمخشري ويظهر ما فيه من مجانبته للصواب.

وقد كان الشريف الـجرجانى فى استطاعته إزالة هـذا اللبس، وكشف تلك الظلامة التى انتابـت النص بإظهار الضمير فى «جعلوه»، ولـو فعل لقطع قول كل خطيب.

ونحن لا نعفى الشريف الجرجانى من المؤاخذة لأنه ترك المعنى المراد مُعمَّى ومستورا بستار كثيف من التعمية والإلغاز، ونحن بتتبع مراحل علم البديع ومن حكموا عليه بالذيلية والتبعية عرفنا أنه الخطيب الفزوينى، مع أن كلام الشريف البحرجانى كله كان مقصورا على تلخيص مقدمة السكاكى فى كتابه «المفتاح»، وبيان منهجه فى التأليف، ولماذا بدأ بهذا البعلم، وترك ذاك، وقدم هذا، وأخر ذلك، وليس هناك إشارة من قريب أو بعيد إلى الخطيب المقزوينى الذي تحققنا أنه مرجع الضمير، ولكن ذلك كان طبيعة العصر والتأليف فيه، فقد



كان قائما على الملخصات، ثم الشروح والحواشى والتقريرات والذى لا يخرج منها الباحث بالفائدة إلا بعد صعوبة وعسر، وذلك لركاكة الأسلوب، وكثرة الضمائر التى تحير العقل، وتكد الذهن فى المرجع الذى تعود عليه.

أما إذا كان الضمير عائدا على السكاكى - وهو صاحب الحديث الذى يدور حوله النص السابق - يكون الشريف الجرجاني قد أخطأ حينما جعل السكاكي ممن وضعوا البديع موضع الذيل والذنب، وجعلوه التابع الذليل، وهو ما ناقشناه ونفيناه عن السكاكي.

\* \* \*

المسترفع (هم للمالية

.

## النابخ لالأول

#### المحسنات البدىعية

الفصل الأول:

المحسنات المعنوية.

الغصل الثانى:

المحسنات اللفظية

\* \* \*



المسترفع (هم للمالية

.

تتنوع المحسنات البديعية إلى نوعين:

١ - المحسنات المعنوية: وهي التي يكون التحسين فيها راجعا إلى المعنى أولا وبالذات، ويتبعه تحسين اللفظ ثانيا وبالعرض.

ويُعرف هذا النوع من الآخر بأنه لو غير اللفظ بما يرادفه لبقى المحسن كما كان قبل الستغيير، ففى قـول الله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ هُو أَضْحُكَ وَأَبَّكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُو اَضْحُكَ وَأَبَّكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُو اَمْحَكَ وَأَبَّكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُو اَمْحَكَ وَأَبَّكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُو اَمْحَكَ وَأَبَّكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُو اَمْحَتِى ﴾ وبين «أمات وأحيى »، وبين «أمات وأحيى » والطباق محسن معنوى، وعلامة كونه معنويا: أننا لو غيرنا اللفظ بمرادفه – فى والطباق محسن معنوى، وعلامة كونه معنويا: أننا لو غيرنا اللفظ بمرادفه – فى غير القرآن – فوضْعنا فى مكان: أضحك، «سَرّ» وفى مكان: أبكى «أحزن» مثلا – لم يتغير المحسن الذى خلعه الطباق على الكلام.

٢- المحسنات اللفظية: وهى التى يكون التحسين فيها راجعا إلى اللفظ أولا وبالذات، ويتبعه تحسين المعنى ثانيا وبالعرض.

ويميز هذا النوع عن الأول بأنه لو غير أحد اللفظين بما يرادفه لزال ذلك المحسن، ففي قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِئُوا غَيْرَ سَاعَةً ... ﴾ [الروم: ٥٥]، جناس بين لفظى «ساعة وساعة» وهما كلمتان اختلفتا في المعنى، واتفقتا في نوع الحروف، وشكلها، وعددها، وترتيبها، ولذلك كان الجناس بينهما تاما.



والجناس محسن لفظى، وعلامة كونه لفظيا أننا لو غيرنا اللفظ الأول - مثلا - بمرادف ووضعنا مكانه (يوم القيامة) لتغير المحسن المذى خلعه الجناس على الكلام.

وهذا التقسيم لتلك الألوان البديعية من لفظية - يرجع جمالها إلى اللفظ والصورة والشكل - ومعنوية - يردون حسنها إلى المضمون والمعنى -؛ تقسيم لم يحالفه التوفيق، لأن ذلك فصل للجسم عن الروح، والروح عن الحسم، وذلك لأن جمال الألفاظ في تعلقها بالمعانى، وحسن المعانى في وجودها في تركيب، وتلك النظرة التكاملية الفنية كثيرا ما أكدها عبد القاهر الجرجانى، فالحسن الحقيقى للكلام لابد أن يكون من اللفظ والمعنى، ويشارك فيه كل من اللفظ والمضمون، وليس في واحد منهما فقط.

\* \* \*

#### الغصل الأول

#### المحسنات المعنوية

#### الطباق

قال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُدِيرٌ ﴿ وَتُنْ اللَّهُ مَن تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَتَنْ ﴾ . 
[آل عمران]

#### \* \* \*

الآية الكريمة تصور قدرة الله في أوسع معانيها، وسلطانه في أكمل مظاهره، فجمعت بين الضدين، وحكمت بأنه يقدر على الأمرين جميعا: الإيتاء والنوع، والإعزاز والإذلال، وذكر المقابل لا محيص عنه لكمال القدرة، وسعة السلطان، إذ قد يقدر على الإيتاء لكنه يعجز عن النزع، وقد يستطيع أن يعز لكنه لا يقدر على الإذلال، ومع ذلك يمكن أن يوصف بالقدرة، لكن قدرته غير تامة وسلطانه غير شامل، فإذا كان الوصف لله تعالى أدركنا ضرورة اجتماع الضدين، لتكتمل الصورة، ويسمو المعنى، ويعظم السلطان.

فاجتماع الضدين من الحلى البديعية الذى سماه البلاغيون «الطباق»، لأن المتكلم طابق بين الضدين.

فالطباق فـى اللغة: مأخوذ من طابق الـبعير فى مشيـه إذا وضع خف رجله موضع خف يده.

وفي الاصطلاح: هو الجمع بين الشيء وضده؟(١).

<sup>(</sup>۱) أى جمع معنيين متقابلين، وسواء أكان التقابل بالتضاد أم غيره، كتقابل البياض والسواد، والعمى والبصر، والتقابل بين الاثنين والجمع.



وأول ما عُرف (الطباق) كان على يد الخليل بن أحمد (ت١٨٧هـ) حينما ذكره بقوله (١١): «يقال:طابقت بين الشيئين إذا جمعت بينهما على حذو واحد والصقتهما، وتعريف الخليل لا يزيد على المعنى اللغوى.

كما ذكره الأصمعي (ت ٣١٣هـ) في الشعر، فيـقول(٢): «أصلهـا وضع الرَّجل في موضع اليد في مشى ذوات الأربع»، وأنشد لنابغة بني جَعْدَة:

وخيل يُطابِقْنَ بالدَّارِعين طبا ق الكلاب بطأنَ الهسراسَا(٣) ثم قال : أحسن بيت قبل لزهير في ذلك:

ليث بعشر يصطادُ الرجال إذا ما اللَّيث كَذَّب عن أقرانه صدقا

وتعريف الأصمعى لا يزيد على المعنى اللغوى، لكن تمثيله بقول زهير يفهم منه أن المطابقة عنده: هى الجمع بين الشيء وضده، إذ جمع فيه بين الصدق والكذب، وهما ضدان.

وتكلم عنه ابن المعتر، وعده من فنون البديع، وسماه «المطابقة أو الطباق».

وبدأ ببيان معناها اللغوى، وعرفها: بأنها الجمع بين الشيء وضده، وساق لها الشواهد من القرآن والحديث، وكلام الصحابة، وأشعار الجاهليين، والإسلاميين، والمحدثين.

وظلت تلك الصورة تعرف بهذا الاسم إلى الآن.

#### صور المطابقة:

ينقسم الطباق باعتبار طرفيه إلى قسمين:

١- حقيقى: وهو ما كان طرفاه بألفاظ الحقيقة اسمين، أو فعلين، أو حرفين، أو مختلفين.

<sup>(</sup>٣) شبه النابغة مشى الخيل بالفرسان - وهى تضع رجلها مكان يدها - بوطء الكلاب حطام الشوك فهى لا تضع أرجلها إلا حيث رفعت فيه أيديها طلبا للسلامة.



<sup>(</sup>١) العمدة (جـ٧/٧).

<sup>(</sup>٢) العمدة (جـ٧/٧).

فما طرف السمان، كقوله تعالى فى قصة أصحاب الكهف: ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ [الكهف: ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ اللَّهُ وَلَا الْعَلَا وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ [الكهف: ﴿ [آ]. وقول: ﴿ وَمَا يَسْتُوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴿ آَلَ ﴾ وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النَّورُ ﴿ آَلَ ﴾ وَمَا يَسْتُوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْعَرُورُ ﴿ آَلَ ﴾ وَمَا يَسْتُوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْعَرَاتُ ﴾ [فاطر: ١٩ - ٢٢].

وما طرفاه فعلان، كـقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُو َ أَصْحَكَ وَأَبْكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُو َ أَصْحَكَ وَأَبْكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُو َأَمَاتُ وَأَحْيَا ﴿ فَيَ الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَأَحْيَا ﴿ فَلَ اللَّهُمُ مَالِكَ الْمُلْكَ تُوْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَعزُ مَن تَشَاءُ بِيَدَكَ الْخَيْرُ . . . ﴾ .

[آل عمران:٢٦]

وما طرفاه حرفان، كقوله تعالى: ﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ (١) [البـقـرة: ٢٨٦]، وقـوله: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، وقول مجنون ليلي:

على أنَّـنى رَاضٍ بأنْ أحْمِل اللهَوَى وأخْلُصُ منه لا عَلَىَّ ولا لِيَا (٢) وما طرفاه مختلفان، كقوله تعالى: ﴿ وَأُحْيِي الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ .

[آل عمران: ٤٩]

وقول الشاعر:

قد كان يُدعى لابسُ الصَّبر حازمًا فأصبح يُدعى حازِمًا حين يبجزع

٢- مجازى: ما كان طرفاه غير حقيقين - أى مستعملان فى المجاز - كقوله تعالى: ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَثْلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، أَى ضالاً فهديناه، فالموت والإحياء لفظان مجازيان ومعناهما متضادان، والضلالة والهدى، وهما حقيقتا اللفظين متضادان أيضا:

<sup>(</sup>٢) الشاهد في «على» - الثانية - مع اللام في قول (ليا) وعلى - الأولى - بمعنى مع، والمعنى: أنه يحمل ما يوجب مدحه. ولكنه يرضى بأن يخلص منه وليس عليه ذم ولا له مدح.



<sup>(</sup>١) في «اللام» معنى المنفعة، وفي «على» معنى المضرة.

ومثله قول الشاعر:

لقد أَحْيَا المكارِمَ بعُد سوت وشاد بناءَهَا بعُد انْهِدام

فالإحياء والموت، والشَّيد والانهدام معانيها متقابلة في الفاظها الحقيقية والمجازية، إذ المراد أعطى في وقُت قَلَّ فيه العطاء.

#### الطباق المعنوى:

الصور السابقة للمطابقة كانت بين الألفاظ حقيقة كانت أم مجازية، وهنا صورة جديدة للطباق المعنوى، وهو ما كانت المقابلة بين الشيء وضده في المعنى لا في اللفظ، كقوله تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً ﴾ [البقرة: ٢٢]، فلما كان البناء رفعا للمبنى كان مضادا للفراش.

وكذلك قوله تعالى فى شأن أصحاب القرية: ﴿ قَالُوا مَا أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرَّ مَثْلُنَا وَمَا أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرَّ مَثْلُنَا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ تَكْذَبُونَ ﴿ فَ اللهِ عَلْمُ إِنَّا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُوسَلُونَ ﴿ لَهُ إِنَا لَصَادَةُونَ (١). لَمُوسَلُونَ ﴿ لَيْكُمْ اللهِ يعلم إِنا لصادَةُونَ (١).

#### طباق الإيجاب وطباق السلب:

صور المطابقة إذا كان المتقابلان فيها موجبين - كالأمثلة السابقة - أو أسلبيين، كقوله تعالى: ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا الأَشْقَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ النَّارَ الْكُبْرَىٰ ﴿ اللَّهُ مُمَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّ

أما طباق السلب: وهو ما كان فيه أحد طرفى الـمطابقة مثبتا والآخر منفيا، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]، وقوله تعالى: ﴿ فَلا تَخْشُواُ النَّاسَ وَاخْشُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ ﴾

[النحل]

ومن الطباق الرائع قوله تعالى حكاية عن المنافقين: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ



<sup>(</sup>١) تحرير التحبير ١١٥.

آمنًا بالله وباليوم الآخر وما هُم بِمُوْمنينَ ﴿ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ اللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهُ وَاللَّالِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

#### طباق التدبيج:

من الطباق ما سماه بعضهم (التدبيج) من دبج الأرض أي: زينها.

واصطلاحا: أن يذكر في معنى كالمدح وغيره لونان أو ألوان بقصد الكناية أو التورية، كقول أبي تمام:

تردَّى ثياب السموت حُمْرًا فسما أَتَى لها الليلُ إلا وهي سُندُسٌ خُضُرُ (١)

فقــد كنى عن الــقتل بلــبس الثيــاب الحمــر، وعن دخول الــجنة بخــضرة السندس، وجمع بين الحمرة والخضرة على سبيل الطباق، وقول ابن حيوس:

إِنْ تُرِدْ عِلْم حالهم عن يَقين فسالقَهُم يَوم نَاسُلُ أَو نِزَال تَلق بِيضَ الوجوُهِ سُودَ مثارِ النَّقُ ع خُضْرَ الأكناف حمْرَ النَّصَال (٢)

فقوله: «بيض الوجوه» يرجع إلى (يوم قائلهم)، وهو كناية عن كـرمهم، و(سود مـثار النقع، خـضر الأكناف، وحـمر النصـال)، كناية عن شـجاعتـهم، والشاهد: التقابل بين بيض وسود، وخضر وحمر، وهذا يسمى تدبيج الكناية.

وتدبيج التورية كقول الحريرى: فَمذِ ازورٌ المحبوب الأصفر، واغبر العيشُ

 <sup>(</sup>۲) النائل: العطاء، نزال: الحرب، مثار النقع: الغبار المنتشر، الأكناف: جمع كنف وهو الجانب،
 وخضرتها: كنايـة عن سواد دروعها. لأن العرب تسمى الضارب إلى السـواد أخضر، النصال:
 جمع نصل: وهو حديدة الرمح والسيف والسكين.



<sup>(</sup>١) تردى ثياب الموت: ارتدى ثياب الحرب.

الأخضر، اسوَد يَسومي الأبيض، وأبسيض فَوْدى الأسوَد، حتى رَثَى لِيَ العسدُوُّ الأُرْرَق، فيا حبذاً الموتُ الأحمر (١١).

فالمعنى القريب للمحبوب الأصفر: إنسان ذو صفرة، والمعنى البعيد: الذهب، وهو المراد فيكون تورية، وبقية العبارة كناية، فيكون في كلام الحريرى تدبيج التورية والكناية.

ومن التدبيج في القرآن الكريم قوله تعالى:

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُّخْتَلِفًا أَلْوَانُهَا وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُّخْتَلِفٌ أَلْوَانُهَا وَغَرَابِيبُ شُودٌ ﴿ ﴿ ﴾ [فاطر].

فإن الـمراد بذلك الكناية عن المشتبه والواضح من الطرق، لأن الـجادة البيضاء: هي الـطريق الملحوب الذي كثر السلوك فيه جدا، وهي أوضح الطرق وأبينها، ولهذا قيل: ركب بهم المحجة البيضاء، ودونها الحمراء، ودون الحمراء السوداء التي كأنها في الخفاء والالتباس ضد البيضاء وفي الظهور والوضوح.

ولما كانت هذه الألوان الثلاثة في الظهور للعين طرفين وواسطة، فالطرف الأعلى في الظهور (البياض)، والطرف الأسفل في الخفاء (السواد)، والأحمر بينهما على حكم وضع الألون في التركيب، ولما كانت ألوان الجبال لا تخرج عن هذه الألوان الشلائة، والهداية بكل عَلَم نصب للهداية تنقسم هذه القسمة، أتت الآية الكريمة على هذا التقسيم، فحصل التدبيج فيها، وصحة التقسيم، وهي مسوقة للاعتداد بالنعم على ماهدت إليه من السعى في طلب المصالح والمنافع، والفرار من المضار والمعاطب(٢).



<sup>(</sup>١) خضرة السعيش: كناية عن طبيبه، والاغبرار كناية عن ضيفه، وازور : بعد، اسود : كناية عن الحزن، وابيض الفود: كناية عن الضعف والفودان: شعر جانبي الرأس مما يلي الأذنين.

<sup>(</sup>٢) تحرير التحبير ٥٣٢.

#### ما يلحق بالطباق،

يلحق بالطباق نوعان:

الطباق الخفى: قد تكون الضدية فى الصورة متوهمة، وفى هذه الصورة تكون المطابقة خفية لتعلق أحد الركنين بما يقابل الآخر تعلق السببية أو اللزوم، كقوله تعالى: ﴿ وَمِن رَّحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلَتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ ﴾ [القصص: ٧٣] فابتغاء الفضل وإن لم يكن ضداً للسكون، ولكنه يستلزم الحركة المضادة للسكون.

ومثله قوله: ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩]، فالرحمة وإن لم تكن مقابلة للشدة، ولكنها مسببة عن اللين الذي ضد الشدة.

وقوله: ﴿ مِّمَّا خَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا ... ﴾ [نوح: ٢٥]. فإدخال النار يستلزم الإحراق المضاد للإغراق.

٢- إيهام التضاد: وهو ما جمع فيه بين معنيين غير متقابلين عبر عنهما بلفظين يتقابل معناهما الحقيقيان، كقول الشاعر:

وقد أَطْفَأُوا شمس النَّهارِ وأوْقدوا نُجُوم العَوالي في سَمَاءِ عجاج

فالتقابل بين «الإطفاء والإيقاد» الحقيقيين، وأما المجازيان فلا، لأن «إطفاء الشمس» عبارة عن إثارة العجاج حتى غطى الشمس، و«إيقاد نجوم العوالى» عبارة عن رفع وتشريع أسنة رماحهم، ولا مضادة بين هذين المعنيين.

كذلك قول دعبل الخزاعي:

لا تعجب يا سلمُ من رَجُلٍ ضَحِك المشيبُ برأسه فَبكَى

فضحك المشيب: المراد منه ظهور الشيب ظهورا تاما، ولا تقابل بين البكاء، وظهور الشيب «المجازى»، لكن الضحك بمعناه الحقيقي مضاد للبكاء.



الطباق المرشح: قد يوجد بجانب الطباق والتضاد بين الطرفين صورة أخرى من صور البديع، فيكتسى الكلام طلاوة وبهاء، والمعنى وضوحا وبيانا، يتضح ذلك من قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الروم: ٢٤]، فقد طابق بين الخوف والطمع، مع التقسيم البديع، إذ ليس في رؤية البرق إلا الخوف من الصواعق والطمع في الأمطار، ولا ثالث لهذين القسمين.

وكذلك قوله: ﴿ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَىٰ وَالآخِرَةِ ﴾ [القصص: ٧٠]، فإن فيه مع المطابقة إدماج المبالغة في الحمد إذ أفرد نفسه - سبحانه - بالحمد حيث لا يُحمد سواه، إذ قال: وله الحمد في الأولى والآخرة.

ومثله قوله: ﴿ تُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴿ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللّلِهِ عَمْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

فقد اجتمع في الآية (المطابقة) الحقيقية، (والعكس) الذي لا يدرك لوجازته، ومبالغة (التكميل).

ومثلها قول امرئ القيس:

مِكُورٌ مِفَورٌ مقْبل مدْبر معًا كجلمود صخر حطَّهُ السَّيْل من عَلِ

فالمطابقة في (الإقبال والإدبار)، ولكنه لـما قال: «معا» زادها (تكميلا) في غاية الكمال، فالـمراد بها قرب الحركة في حالتي الإقبال والإدبار، وحالتي الكر



<sup>(</sup>١) أنوار البديع ١٤٧، الصور البديعية (جـ٢/٩٧-٩٩).

والفر، فلو تركت المطابقة مجردة من هذا التكميل ما حصل في الشعر هذه البهجة.

ثم إنه استطرد بعد تمام المطابقة، وكمال التكميل إلى التشبيه على سبيل الاستطراد البديعي. فالبيت اشتمل على (المطابقة، والتكميل، والاستطراد).

وقول الأرجاني:

تَعلَّق بين الهَجْرُ والوصل مُهْجتى فلا أربى في الحب أَفْضِي ولا نَحْبى فقد قرن المطابقة بالجناس، ووشاه باللف والنشر غير المرتب.

\* \* \*

#### المقابلة

يقول تعالى فى آية الصيام: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ، وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ، يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ ، وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ .

[البقرة: ١٨٥]

\* \* \*

ينبه الله سبحانه في الآية الكريمة أنه مع وجوب الصوم فقد أباح الفطر لصاحب العذر، وجعل في ذلك تيسيرا على الناس، وتجنبا للتعسير على العباد.

ونجد في الآية الكريمة كلمتين في فقرة واحدة «يريد الله بكم اليسر»، وقد جاء بعدها في الفقرة الثانية بما يقابلهما على الترتيب «ولا يريد بكم العسر»، وهذا ما سماه البلاغيون بالمقابلة.

فالمقابلة: أن يؤتى بمعنيين متوافقين، أو معان متوافقة، ثم يؤتى بما يقابل ذلك على الترتيب.

ومقابلة اثنين باثنين، كقوله تعالى فى شأن المخلفين: ﴿ فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلاً ، وَلْيَضْحَكُوا قَلِيلاً ، وَلْيَبْكُوا ، كَثِيرًا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ ٢٥٠ ﴾ [التوبة]، فقابل الضحك والقلة بالبكاء والكثرة، مع الترتيب.

وقول عند الطمع»، وقول الأنصار: «إنكم لتكثرون عند الفزع، وتقلون عند الطمع»، فقابل الكثرة والفزع بالقلة والطمع، مع الترتيب.

ومقابلة ثلاثة بثلاثة كقوله تعالى: ﴿ لِكَيْلا تَأْسُواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ، وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ [الحديد: ٢٣]، وكقول أبى دلامة، وقد سأله المنصور عن أحسن بيت قيل في المقابلة، قال: بيت يلعب به الصبيان، وأنشد:



## ما أحْسَن الدِّين والدُّنيا إذا اجْتَمَعا وأقبع الكفر والإفلاس بالرجل فقابل الشاعر: أحسن بأقبع، والدين بالكفر، والدنيا بالإفلاس.

وقد اجتمعت المقابلة اثنين باثنين، وثلاثة بثلاثة في قوله تعالى في صفة الرسول عَلَيْ : ﴿ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ ، وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ ، وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيبَاتِ ، ويُحرِمُ عَنِ الْمُنكرِ ، ويُحلُّ لَهُمُ الطَّيبَاتِ ، ويُحرِمُ عَنِ الْمُنكرِ ، ويُحلُّ لَهُمُ الطَّيبَاتِ ، ويُحرَمُ عَنِ الْمُنكرِ ، ويُخلِلُ أَوْلا الأمر بالسمعروف بالنهى عن عليهم الْخَبَائِثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]، فقابل أولا الأمر بالسمعروف بالنهى عن المنكر، ثم قابل ثانيا ثلاثة بثلاثة.

ومقابلة اربعة باربعة قول تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ وَاسْتَغْنَىٰ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ الْحُسْنَىٰ ﴿ وَالْتَصَدِيقَ فَسَنُيسَرُهُ لِلْعُسْرَىٰ ﴿ وَاللَّهَا اللَّهَا اللَّهِ عَلَا الْإعطاء والاتقاء والتصديق والتيسير، بالبخل والاستغناء (١) والتكذيب والتعسير.

ومقابلة خمسة بخمسة كقول المتنبى:

أَزُورهُم وسوادُ الليلِ يشْفَعُ لى وانْثَنى وبياضُ الصُّبح يُغْرِي بِي (٢)

ومن معجز هذا الباب قول تعالى: ﴿ وَمِن رَّحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِعَمْدُ فَعَلْ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَصْلِهِ ﴾ [القصص: ٧٣].

فانظر إلى مجئ الليل والنهار في صدر الكلام، ثم قابلهما في عجز الكلام بضدين، وهما: السكون والحركة على الترتيب، ثم عبر عن الحركة بلفظ الإرداف، فاستلزم الكلام ضربا من المحاسن زائدا عن المقابلة، وعدل عن لفظ (الحركة) إلى لفظ (ابتغاء الفضل) لكون الحركة تكون لمصلحة ولمفسدة، وابتغاء الفضل حركة المصلحة دون المفسدة، وهي تشير إلى حسن الاختيار الدال على

<sup>(</sup>٢) يشفع لى: يعينه على الاجتماع بهم لأنه يستره عن الرقباء، يغرى بي: بمعنى يحضهم عليه.



<sup>(</sup>١) ضدية الاستغناء مبنية على اعتبار ما يلزم الاستغناء من ترك الاتقاء والاستغناء بشهوات الدنيا عن نعيم الجنة فلم يتق الله ولم يحذر المعاصى.

رجاحة العقل وسلامة الحس، والآية سيقت للاعتداد بالنعم، فوجب العدول عن لفظ الحركة إلى لفظ هو ردفه وتابعه، ليتم حسن البيان.

فتضمنت هذه الكلمات التي هي بعض آية عدة من المنافع والمصالح التي لو عددت بالفاظها الموضوعة لها لاحتاجت في العبارة عنها إلى ألفاظ كثيرة، فحصل في الكلام بهذا السبب عدة ضروب من المحاسن. ألا تراه - سبحانه - جعل العلة في وجود الليل والنهار حصول منافع الإنسان، حيث قال: «لتسكنوا، ولتبتغوا» بلام التعليل.

فجمعت هذه الكلمات: المقابلة، والتعليل، والإشارة، والإرداف، واثتلاف اللفظ مع المعنى، وحسن البيان، وحسن النسق، فلذلك جاء الكلام آخذا بعضه بأعناق بعض، ثم أخبر بالخبر الصادق أن جميع ما عدده من النعم بلفظه المخاص، وما تضمنته العبارة من النعم التي تلزم من لفظ الإرداف بعض رحمته، حيث قال بحرف التبعيض: "ومن رحمته" وكل هذا في بعض آية عدتها عشر كلمات(۱).

## والفرق بين الطباق والمقابلة:

- ١- المقابلة لا تكون إلا بالجمع بين ضدين، والـمقابلة تكون غالبا بالجمع بين أربعة أضداد: ضدان في صدر الكلام وضدان في عجزه، وتبلغ إلى الجمع بين عشرة أضداد: خمسة في الصدر وخمسة في العجز.
- ٢- المطابقة لا تكون إلا بالأضداد، والمقابلة تكون بالأضداد وبغير الأضداد (٢).

وبلاغة المقابلة تأتى من أنها سبب من أسباب وفاء المعنى وتمام الغرض، تأمل قوله تعالى: ﴿ فَرِحُ الْمُخَلِّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلافَ رَسُولِ اللَّهِ ، وَكَرِهُوا أَن يُجَاهِدُوا



<sup>(</sup>١) تحرير التحبير ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) تحرير التحبير ١٧٩.

بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٨١]، فلما كان الغرض هو إبراز عداوتهم، وكشف أسباب تخلفهم كانت المقابلة أتم في أداء هذا المعنى، وأوفى في الغرض، فقد يكون الفرح لمنفعة كحب الحياة وتجنب المتاعب، ولكن كراهة الخروج - التي أفادتها المقابلة - تتم عن الحقد الدفين والكراهية البغيضة.

ويقول بعض علماء البديع: كلما كثرت المتقابلات كان الكلام أبلغ، وما أظن الذوق السليم يرى أن التفاضل بالكثرة، ولذلك تجدها في المقرآن الكريم ليس فيها خمسة بخمسة، ولا ستة بستة، ولا نجد شيئا منها في الحديث الشريف، ولا فيما أثر عن الفحول من الكتاب والشعراء.

\* \* \*

## ائتلاف اللفظ مع اللفظ مراعاة النظير،

قال تعالى يحكى مقالة إخوة يوسف الأبيهم: ﴿ قَالُوا تَاللَّهِ تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَىٰ تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالكينَ ﴿ فَهَا ﴾ [يوسف].

\* \* \*

فالله سبحانه أتى بأغرب ألفاظ القسم (تالله) - بالنسبة لأخواتها، فإن "والله وبالله" أكثر استعمالا، وأعرف عند الكافة من "تالله" - مناسبة لأغرب صيغ الأفعال - المتى ترفع الأسماء وتنصب الأخبار - وهى "تفتىأ"، فإن (زال) أقرب منها إلى الأفهام، وأكثر استعمالا، ولذلك أتى بعدها بأغرب ألفاظ الهلاك، وهو «المحرض»، فاقتضى الائتلاف أن تتجاور كل لفظة مع لفظة من جنسها فى الغرابة، توخيا لحسن المجوار، ورغبة فى ائتلاف الألفاظ لتتعادل فى الوضع، وتتناسب فى النظم (۱).

ويسمى هذا اللون من البديع: ائتلاف اللفظ مع اللفظ، أو مراعاة النظير، أو الائتلاف أو التناسب، أو المتوفيق.

وعرفوه: بأنه الذي يجمع في الكلام بين أمرين، أو أمور متناسبة، لا بالتضاد - لتخرج المطابقة.

ومن مراعاة النظير، قوله تعالى: ﴿ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانَ ﴿ ﴾ [الرحمن]، فجمع في الآية بين «الشمس والقمر» وهما متناسبان لتقارنهما في الخيال، وكونهما كوكبين سماويين.



الإتقان (جـ٢/ ٨٨).

وقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشَرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [التوبة: ٣٤]، فالذهب والفضة متناسبان لتقارنهما في الخيال، وكونهما النقدين الأساسيين في التعامل، ومن طبيعة النفوس اقتناؤهما.

ومنه قول البحترى يصف إبلا هزيلة:

# كالقِسى المعطَّفاتِ ببل الأس هُم مسبسريًّة ببل الأوتسارِ

فاختار الشاعر تشبيهها بالقسى، دون العراجين والأطناب مثلا، من أجل أنه أراد تشبيهها بالقسى والأوتار والأسهم، لما بينهما من المناسبة والائتلاف، فقد شبه الإبل أولا فى ضعفهما بالقسى، ثم أضرب إلى ما هو أدق وهو السهام، ثم أضرب إلى ما هو أدق وهو الأوتار.

وكذلك قول ابن رشيق:

من الخَبَرِ الماثورِ منذُ قديم عن البحر عن كف الأمير تميم (١) أصح وأقوى ما سمعناه في النّدي أحاديث ترويها السيول عن الحيا

فقد ناسب فيه بين الصحة، والقوة، والسماع، والخبر المأثور، والأحاديث، والرواية، ثم بيس السيل، والحيا، والبحر، وكف تسميم، مع ما فى البيت الثانى من صحة الترتيب، ثم فى العنعنة، إذ جعل الرواية لصاغر عن كابر، كما يقع فى سند الحديث، فإن السيول أصلها المطر، والمطر أصله البحر، وجعل كف الممدوح أصلا للبحر مبالغة.

وقد يتوهم في بادئ النيظر في قوله تعالى: ﴿إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ ، وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ ﴾ [المائدة]، أن قول: «وإن تغفر» يناسبه أن يقال: « فإنك أنت الغفور الرحيم»، لكن ذلك التوهم يزول عند التأمل في الآية.



<sup>(</sup>١) الحيا: المطر، والأمير تميم: هو ابن المعز بن باديس.

إذ المناسب هو ما ختمت به الآية، وهو قوله: «فإنك أنت العزيز الحكيم»، وذلك لأن المحدَّث «العزيز» الغالب الذي لا يعترض عليه أحد، و«الحكيم» الذي يضع الشيء في محله، والله تعالى كذلك، فقد وصف نفسه بالحكيم للإشارة إلى أن فعله ذلك لحكمة وإن كانت تخفى على خلقه، فيتوهم الضعفاء أنها خارجة عن الحكمة، فكأنه قيل: إن تعف عن هؤلاء المذنبين مع استحقاقهم العقاب فأنت أهل لذلك، إذ لا اعتراض عليك لعزتك، ومع ذلك فغلك لايخلو من حكمة وإن خفيت على عباده (١).

ومما جاء على هذا النحو من المناسبة الخفية، قوله تعالى:

﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ، ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ ، وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمُهُ اللَّهُ ، وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ، وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ٢٠٠٠ ﴾ [آل عمران].

فالمتبادر إلى الذهن في آية البقـرة الختم بالقدرة، وفي آية آل عمران الختم بالسعلم، ولـكن إذا أنعـم النظـر علم أنه يـجب أن يكـون ما عـليـه التـلاوة في الآيتين (٢).

والنِاظر في السياق (آية البقرة) يجده:

﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ كَيْفَ اللَّهُ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ مَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ آَنَ ﴾ [البقرة].

قال صاحب البحر المحيط<sup>(٣)</sup>: «وناسب مقطع هذه الآية بالوصف بمبالغة



<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (جـ١/ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) البرهان (جـ/ ٩١) معترك الأقران (جـ١/ ٤٩).

<sup>(</sup>۳) (جـ۱/۱۲۱).

العلم، لأنه تقدم ذكر خلق الأرض والسماء، والتصرف في السعالم السعلوى والسفلى، وغير ذلك من الإماتة والإحياء، وكل ذلك يدل على صدور هذه الأشياء عن العلم الكامل المتام المحيط بجميع الأشياء، وفي تعميم قوله تعالى: «وهو بكل شيء عليم» رد على من زعم أن علم الله تعالى يتعلق بالكليات لا بالجزئيات (تعالى الله عن ذلك).

كما أن الناظر في سياق (آية آل عمران) يجده:

﴿ لا يَتَخِذ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَن تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللّهِ الْمَصِيرُ ﴿ ثَنَّهُ قُلْ إِن اللّهِ فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَن تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللّهُ عَلَىٰ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللّهُ عَلَىٰ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللّهُ عَلَىٰ تُخْفُوا مَا فِي عَدْيرٌ ﴿ ثَلُهُ ﴾ [آل عمران].

فاتخاذ المؤمنين الكافرين أولياء من دون المؤمنين إنما يكون لزعمهم قدرة الكافرين على نفع لا يملكه المؤمنون لهم، فحذر الله من يفعل ذلك من المؤمنين، وبين لهم أن إليه مصيرهم للحساب، وأنه قدير على استظهار ما تخفى صدورهم لشمول علمه ما خفى وما أعلن، بل إن علمه تعالى محيط بما فى السموات وما فى الأرض لشمول قدرته كل شىء.

وعلى ذلك ينبغى أن يعلموا أن استظهارهم بقدرة من هو على كل شيء قدير، أولى وأكرم لهم من موالاة الكافرين الذين قد زعموا قدرتهم على نصرهم.

\* \* \*

وشبيه بهذا قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ، وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤]، ويقول بعد ذلك: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ ثَلْ ﴾ [الفتح].

فقد أتبع (العليم) بالحكيم أولا، ثم أتبع العزيز بالحكيم ثانيا، مع اتحاد اللفظ فيما سبقهما من قوله: «ولله جنود السموات والأرض».

ولهذا التغيير وجهة دقيقة، يقول الكرماني(١):

«لأن الأول متصل بإنزال السكينة، وازدياد إيمان المؤمنين، فكان الموضع موضع علم وحكمة، وأما الثانى فعتصل بالعذاب والغضب وسلب الأموال والغنائم، فكان الموضع موضع عز وغلبة وحكمة.

ويقول الخطيب الإسكافي(٢):

والجواب أن يقال: إن قوله تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ﴿ ﴾ [الفتح] قد فسر على وجهين:

أحدهما: أنها نزلت عليه مرجعه من عام الحديبية مبشرة بما يكون من الفتح في قابل، ومعناه: إنا قضينا بفتح مكة عن محاربة منك لأهلها ليخفر الله لك، ويتم نعمته عليك بما يملكك بعده جميع أرض العرب، وقد علم الله ما يكون قبل كونه، وقرن الحكمة بصنعه، وهذا معنى «وكان الله عليما حكيما».

والوجه الآخر: أن تكون قد نزلت لما فتح الله مكة، وكان وعد الله قد سبق بها وبغيرها من البلدان، فلما فتحت مكة ازداد المؤمنون بصيرة إلى بصيرتهم لما صدق الله من وعدهم، فوثقوا أتم ثقة باعتلاء أمرهم، وقوله: «وكان الله عليما حكيما»، أي: بما يكون مما أخبرتكم به وبسائر المعلومات، حكيما في أفعاله بالأوقات، فيقدم ويؤخر على مقتضى الحكمة لا على مقتضى إرادة الخليقة.



<sup>(</sup>١) أسرار التكرار في القرآن (١٨٢).

<sup>(</sup>٢) درة التنزيل (٤٤٢).

وأما قوله بعد: «وكان الله عزيزا حكيما»، فإنما جاء بعد قوله: «ويعذب المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات»، فذكر قدرته على عقابهم وقهره لهم بعذابه، فلما عذبهم بأن أذلهم وأباح للمؤمنين قتلهم وغنمهم أموالهم، كان هذا المكان مقتضيا أن يتصف الله تعالى بالقهر والعزة والحكمة فيما يظهر من القدرة، فصار كل من خاتمتى الأيتين في موضعه.

\* \* \*

فالمتأمل لنظم القرآن الكريم يجد هذه الأسماء الكريمة قد انتشرت في خلال آياته على اختيار دقيق لكل منها، سواء منها ما انفرد بموضعه، أو اجتمع مع غيره. والعز بن عبد السلام يشير إلى المغزى العظيم الذى تذكر له أسماء الله الحسنى في كتابه، يقول(١):

"إن الله ذكر صفاته لعباده ليعرفوها، ويعاملوه بما يناسبها من الأحوال والأقوال، والأعمال».

فوصف نفسه بالربوبية ليعبدوه، وبالكمال ليمجدوه، وبالجلال ليوقروه، وبالإفضال ليشكروه، وبالجمال ليحبوه، وبالكبرياء ليهابوه، وبالقرب منهم ليراقبوه، وبسمة الرحمة ليرجوه، وبشدة النقمة ليخافوه، وبالعظمة ليخضعوا لعظمته، وبالعزة ليتذللوا لعزته، وبالإحسان إليه ليرضوا عنه، وبالاطلاع عليهم ليستحيوا منه، وبالتفرد بإلهيته لئلا يعبدوا سواه، وبالتوحد بالنفع والضر لئلا يعتمدوا إلا عليه، ولا يستندوا إلا إليه، فتجلى لهم بصفاته ليحثهم بمعرفتها على التمسك بكتابه، والتخلق بآدابه، وقل أن توجد صفة من هذه الصفات إلا وهي



<sup>(</sup>١) الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز ٢٦٠.

مناسبة لما قرنت به من أحكام حاثة أو زاجرة عليه، ولكن تلك المناسبة تارة تكون ظاهرة جلية، وتارة تكون باطنة خفية، وضرب لذلك أمثلة، منها:

قوله تعالى: ﴿ وَأَنَا رَبُكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٢]، وصف نفسه بالربوبية حثا لهم على عبادته، إذ لا يليق بالعبد الذليل إلا عبادة الرب الجليل.

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَاعْبُدُه وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ نَهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

\* \* \*

ولو ذكر لفظ غير مناسب في وسط الألفاظ المتناسبة عد ذلك عيبا، ولذلك عابوا على أبي نواس قوله:

وقد حلفت يسينا مسبسرورة لاسكنب بسرب زمسزم، والحسن

لأن (الحوض) لا يأتلف ولا يـناسب (المحصب وزمزم، والصـفا)، وإنما يأتلف ويتناسب مع ما هو منوط بيوم القيامة كالصراط والميزان.

«واستنشد سيف الدولة أبا الطيب قصيدته التي مدحه بها، وقد سار لبناء الحدث، وأولها:

على قدر أهل العرم تأتى العرائم وتأتى على قدر الكرام المكارم فلما بلغ إلى قوله:

وقفتَ وما في المَوت شَكُّ لواقف كأنك في جَـفْن الرَّدى وهو نَـائمُ

تَمُرَّ بِكَ الأَبطالُ كَلْمَى هزيمة ووجهك وضَّاحٌ وثغرُك باسم(١)

قال سيف الدولة: قد انتقدتهما عليك، كما انتقد على امرئ القيس قوله:

ك أنى لم أركب جوداً لِلذَّة ولم أتبطَّن كَاعِبًا ذات خلخَال ولم أسبأ الزِّقَ الرَّوِيَّ، ولم أقلُ لِخَيْلِي كُرِّى كرَّةً بعد إِجْفَال (٢)

فبيستاك لم يلتئم شطراهما، كما لم يلتسئم شطرا بيتى امرى القيس، وكان ينبغى له أن يقول:

كأنى لم أركب جوادا ، ولم أقل ولم أقل ولم أقل ولم أسب الرق الروي للذة

لخيلى كُرِّى كَرَّة بعد إِجْفالِ ولم أَتبَطَّنْ كاعِبًا ذات خلخال

وكذلك كان ينبغى أن تقول:

ووجهك وضاح وثغرك باسم كأنك في جفن الردى وهو نَاثمُ

وقفتَ وما فى السموت شكُّ لواقف تمسر بسكِ الأبطالُ كسلَمَى هـزيمـةً

فقد تنبه سيف الدولة إلى أن تناسب المعانى فى التشبيه يستلزم عكس الترتيب، بجعل الشطر الثانى من البيت الأول فى موضع نظيره من البيت الثانى، مبرهنا على ذلك بأنه إذا وقف والموت لا شك فيه فكان وضاح الجبين باسم

<sup>(</sup>۱) المعنى: وقفت غير مستهيب الموت السذى لا شك فيه لمن تسقدم تقدمك، وكأن السموت نائم ومعسرض عنك، والأبطال تمر بسك وهم جرحى مهسزومون، ولكن ذلك لا يثننى عزمك، ولا يضعف نفسك، بل كنت بساما غير متضجر واثقا من الله بالنصر.

<sup>(</sup>۲) لم أتبطن: لم أجعلها بطانة، أى بطنى فوق بطنها، الكاعب: التى يبرز ثديها، يريد: أن الشباب ذهب وكأن ما ناله من لذاته لـم يكن، أسبأ الخمر: اشتراها لا للبسيع ولا للتجارة، الزق: وعاء الخمر، الروى: المملوء، الكر: الرجوع على العدو، الإجفال: الانهوزام، ديوان المتنبى (جـ٣/ ٣٨٦)، مختار الشعر الجاهلي (جـ1/ ٤٠).

الثغر، دل بذلك على تناهى شجاعته إذ يضحك فى مقام البكاء، ويشرق جبينه على حين يشتد العبوس، وتكفهر الوجوه.

وكذلك إذا كان لم يسلم من ضرر القتمال أحد، ثم كان الممدوح مصونا كأنه في جفن أطبقه النوم كمان ذلك أدل على إرادة الله له المحفظ وتقديره له السلامة.

لكن المتنبى قال: إن صح أن الذى استدرك على امرئ القيس أعلم منه بالشعر، فقد أخطأ امرؤ القيس، وأخطأت أنا، ومولانا يعلم أن الثوب لا يعلمه البزاز كما يعلمه الحائك، لأن البزاز يعلم جملته والحائك يعلم جملته وتفصيله، لأنه أخرجه من الغزلية إلى الثوبية.

وإنما قرن امرؤ القيس لذة النساء بلذة الركوب للصيد، والشجاعة في منازلة الأعداء بالسماحة في شراء الخمر للأضياف، للتضايف بين كل من الفريقين.

وكذلك لـما ذكرت الموت فى صدر البيت الأول أتبعته بذكر الردى فى آخره، ليكون أحسن تلاؤما، ولما كان وجه الجريح المنهزم عبوسا، وعينه باكية، قلت: «وجهك وضاح وثغرك باسم، لأجمع بين الأضداد فى المعنى».

فأعجب سيف الدولة كلامه، ووصله بخمسمائة دينار»(١).

\* \* \*

ولما اعترض سيف الدولة - بما أسلفنا - قال له بعض الحاضرين، لاكرامة لهذا الرأى، إن الله سبحانه وتعالى أصدق منك حيث يقول: ﴿إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوعَ فِيهَا وَلا تَضْحَىٰ ﴿إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوعَ فِيهَا وَلا تَضْحَىٰ ﴿إِنَّ لَكَ أَلَا تَظُمُأُ فِيهَا وَلا تَضْحَىٰ ﴿إِنَّ لَكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال



<sup>(</sup>١) الصبح المنبي (٨١-٨٥)، يتيمة الدهر (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) الخطاب لسيدنا آدم في وصف الجنة (انظر قصص العرب ج٢/ ٢٣٢).

فأتى بالجوع مع العرى، ولم يأت به مع الظمأ، فسر الملك وأجازه - يعنى أنه لا ضير في عدم ترادف المتناسبات.

وقد نازع فى ذلك صاحب العمدة (١) بما معناه أن الاحتجاج بالآية الكريمة ليس من ذلك فى شىء، لأن الله سبحانه أجرى الخطاب على متعارف العادة، وفيه مع ذلك تناسب، لأن العادة أن يقال: فلان جائع عريان، ولم يستعمل فى هذا الموضع عطشان ولا ظمآن، وقوله تعالى: «تظمأ وتضحى» متناسب، لأن الضحى هو الذى لا يستره شىء عن الشمس، والظمأ من شأن من كانت هذه حاله.

ويعلق الشيخ حمزة فتح الله على ذلك، فيقول:

وخلاصة الكلام في هذا المقام أن المناسبة المعنوية البتي هي أحد أنواع البديع المعبر عنها (بائتلاف المعنى مع المعنى) قسمان:

أحدهما: أن يشتمل الكلام على معنى يصح فيه لفظان أحدهما ملائم له بحسب نظر دقيق، والآخر ليس كذلك، فيقرن بالملائم كقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظُلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَىٰ الْعِجْلَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظُلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِئِكُمْ ﴾ (٢) [البقرة: ٥٤] ناسب لفظ البارئ دون غيره من الأسماء الحسنى، لأن البارئ هو الدى خلقهم بريئا من التفاوت، وهي نعمة جسيمة، وكان من حق البارئ هو الدى خلقهم بريئا من التفاوت، وهي نعمة جسيمة، وكان من حق الشكر عليها أن يخصوه بالعبادة، فلما عكسوا وعبدوا العجل استردت منهم تلك النعمة بالقتل. وكقول أبي الطيب:

فالعُرب منه مع الكُدري طائرة والروم طائرة منه مع الحَجل (٣)

<sup>(</sup>٣) يمدح يف الدولة بأن العرب تفخر به وتتيه بغزواته، بيسنما الروم فزعة منه خائفة من وقائعه فيهم (٣) ديوان المتنبي ٢٥٨).



<sup>(</sup>١) العمدة (جـ٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) تتمة الآية ﴿ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَلكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ عندَ بَارِئكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ٥٤].

فالمحدرى ضرب من المقطا من طير السهل، والعرب بلادها المفاوز، والحجل من طير الجبل، والروم بلادها الجبال.

والقسم الثاني: أن يشتمل الكلام على معنى له ملائمان يصح أن يقرن كل منهما به، لكن يختار الأحسن منهما كقوله:

#### وقفت وما في الموت . . . . . (البيتان)

فإن عَجُز كل منهما ملائم كلا الصدرين، لكنه اختار هذا الترتيب، لأن قوله: «كأنك في جفن الردى وهو نائم»، سوق لتمثيل السلامة في مقام العطب، فجَعْلُه باقيا في موضع القطع بالهلك أنسب من جَعْلِه ثابتا حال مرور الأبطال به مهزومة.

وأيضا فتأخير قوله: «ووجهك وضاح وثغرك باسم»، تتميم لوصف، وتفريع على أصل يفوتان بالتقديم، فالوصف هو ثباته فى الحرب، والتتميم هو أن ذلك الثبات لاحتقاره كل عظيم، كما يفيده الوضاحة والتبسم، والتفريع على الأصل، هو أن الوضاحة والتبسم عند مرور الأبطال منهزمين مكلومين فرعُ ثباته فى الحرب حين لاشك فى الموت لواقف، والآية الكريمة من هذا القبيل إذ لم يراع فيها مناسبة الرًّى للشبع والاستظلال لِلبس، بل روعيت المناسبة بين اللبس والشبع فى عدم الاستغناء عنهما، وأنهما من أصول النعم، وبين الاستظلال والرًّى، لكونهما تابعين لهما ومكملين.

وبعضهم جعل الجوع والعرى: الخُلُوُّ الذى يستعقب الألم، ومناسبة الظمأ والضحو: الحرقة والالتهاب، فكأنه قيل: لا يسخلو باطنك وظاهرك عما يهمهما، ولا يؤلمك حرارة الباطن والظاهر.

غير أن الشهاب في «عنايته» ارتضى الأول، وقال: إنه سر بديع من أسرار المعانى، وهو الوصل الخفي وسماه في «الانتصاف» قطع النظير(١).



<sup>(</sup>١) الانتصاف لابن المنير على هامش الكشاف (جـ٣/ ٧٢).

وجعل (صاحبُ الكشاف) الأربعة أصول الكفاف، ولم يتعرض للمناسبة حيث قال: "إن الشّبع، والسرِّى، والكُسُوة، والكِن، هى الأقطاب الأربعة التى يدور عليها كفاف الإنسان، فَذكَّره استجماعَها فى الجنة، وأنه مكفى لا تحتاج إلى كفاية كاف، ولا إلى كسب كاسب، كما يحتاج لذلك أهل الدنيا، وذكرها بلفظ النفى لنقائضها التى هى الجوع، والعرى، والظمأ، والضحو، ليطرق سمعه بأسامى الشقوة التى حذره منها، حتى يتحامى السبب الموقع فيها كراهة لها»(١).

ومما يدل على أهمية النظير في بلاغة الكلام، ما روى أن أعرابيا سمع قارئا يقرأ قول تعالى: «فإن زللتم من بعد ما جاءتكم البينات فاعلموا أن الله غفور رحيم» ولم يكن الأعرابي يقرأ القرآن، فقال: إن كان هذا كلام الله فلا، الحكيم لا يذكر الغفران عند الزلل، لأنه إغراء عليه، وقد تحقق فقه الأعرابي، فختام الآية: ﴿فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٩٠٢]، و(العزة والحكمة) هما اللتان تناسبان من يَزَل من بعد ما وضح الحق وتبين (٢٠).

وتروى الأخبار أن زيد بن ثابت كان يكتب ما يُملى عليه الرسول ﷺ فأملى عليه الرسول ﷺ فأملى عليه الآية التالية: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلالَة مِن طِين ﴿ آَلَ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي عَلَمَا اللّهُ فَعَلَمْ أَنْ الْعَلَقَةُ مُضَغَةً ، فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا ، فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا ، فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا ، فَكَسُونَا الْعُظَامَ لَحْمًا ... ﴾ [المؤمنون: ١٢ - ١٤]، وهنا نهض صحابى آخر وهو فكسونا الله فقال له معاذ: مم حماذ ابن جبل - فقال: فتبارك الله ، فضحك الرسول ﷺ فقال له معاذ: مم ضحكت يا رسول الله؟ قال: بها ختمت (٣)، وتلك الآية حقا مختومة بقوله تعالى: ﴿ فَتَبَارِكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤].

<sup>(</sup>٣) الاتقان (جـ٣/ ١٧٠)، معـترك الأقران (جـ١/ ٧٦) وروى أن الذي أتمهـا عمر - وروى أنه ابن أبي السرح (البحر المحيط جـ٦/ ٣٩٩).



المواهب الفتحية (جـ١/ ١١٠)، الكشاف (جـ٣/ ٧٢).

<sup>(</sup>٢) معترك الاقتران (ج / ٤) البحر المحيط (جـ٣/١٦٣).

وروى أن أعرابيـا سمع رجلاً يقرأ قـوله تعالى: «وحملـناه على ذَاتِ الواحِ ودَسُر، تجرى بأعْيننا جزاءً لمن كان كَفَر» (بفتح الكاف).

فقال الأعرابي لا يكون.

«فقرأها الرجل - بضم الكاف وكسر الفاء - فقال الأعرابي يكون»(١).

وحكى أن جريرا والفرزدق كانا يتهاجيان، فأنشأ ينشد جرير بحضرة الفرزدق قصيدته التي هجا بها الراعي، يقول فيها:

فَغُضَّ الطَّرف إنك من نُمْير فلا كعْبًا بلغْتَ ولا كِلابَا فلما انتهى إلى قوله:

لها برص بجانب أسكُنيها

وكان الفرزدق في عنقفته شيبا، فأحس الفرزدق بتمام البيت، فغطى عنقفته بيده، فقال: قبحك الله قبل أن يتلفظ جرير بعَجُز البيت وهو قوله:

٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ كعنقفة الفرزدق حين شابا(٢).

\* \* \*

البيان والتبيين (جـ٢/ ١٧١).

 <sup>(</sup>۲) الأقصى القريب ٤٠٤، الأسكتان: بالفتح ويكسر، شفر الرحم أو جنانباه، الأعقف: الأعرابي الجافي، والأعوج والمنحني (قاموس).

## ائتلاف اللفظ مع المعنى

قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ﴾ .

[آل عمران: ٥٩]

\* \* \*

الله سبحانه وهو بسبيل نفى الألوهية عن عيسى - عليه السلام - جعل خلقه من تراب كآدم، فعدل - سبحانه - عن الطين الذى أخبر فى كثير من مواضع الكتاب العزيز أنه خلق آدم منه، منها قوله: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةَ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴿ إِنْ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مَّنّهُ خَلَقْتَني مِن خَالِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴿ إِنْ فَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنهُ خَلَقْتَني مِن خَالِقٌ بَشَرًا مِن طينٍ ﴿ إِن الله عن إبليس: ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مَنْهُ خَلَقْتَني مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طينٍ ﴿ إِن ﴾ [ص: ٧١، ٧٦]، فعدل عز وجل - وهو أعلم - عن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طينٍ ﴿ إِن الله أَدنى ذكر الطين الذي هو مجموع التراب والماء إلى ذكر مجرد التراب، لانه أدنى العنصرين وأكثفهما، لما كان المقصود مقابلة من ادعى فى المسيح الألوهية بما يُصغَر أمر خلقه عند من ادعى ذلك.

فلهذا كان الإتيان بلفظ «التراب» أمتن في المعنى من غيرها من العناصر، ولو كان موضعه غيره لكان اللفظ غير مؤتلف بالمعنى المقصود.

ولهذا ذكَّر المؤمن صاحبه الكافر بأصله المهين، فقال: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ، أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ، ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ، ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلاً ﴿ ﴿ ﴾ .

[الكهف]

ومعنى ائتلاف اللفظ لمعناه: أنه إن كان فخما كانت الفاظه فخمة، وإن كان غريبا كانت الفاظة غريبة، وإن كان متداولا كانت الفاظه متداولة، وإن كان سهلا كانت الفاظه سهلة، وإن كان متوسطا بين الغرابة والاستعمال فألفاظه كذلك.



ولما أراد - سبحانه - الامتنان على بنى إسرائيل بعيسى - عليه السلام - أخبرهم عنه أنه يخلق لهم من الطين كهيئة الطير (١) تعظيما لأمر ما يخلقه بإذنه إذ كان المعنى المطلوب الاعتداد عليهم بخلقه، ليعظموا قدر النعمة به.

ومثل ذلك قـوله تعالى: ﴿ وَلا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ... ﴾ [هود: ١١٣]

فالله سبحانه لما نهى عن الركون للظالمين، وهو الميل إليهم، والاعتماد عليهم، كان ذلك دون مشاركتهم فى الظلم، أخبر أن العقباب على ذلك دون العقباب على الظلم، وهو مَسُ النبار، دون الدخول فيها والإحراق والاصطلاء، وإن كان المس قد يطلق ويراد به الاستئصال بالعذاب (مجازا)(٢)، ولما كان المس أول ألم أو لذة يباشرها الملموس جاز أن يطلق على ما يدل عليه استصحاب تلك الحال مجازا، والحقيقة ما ذكرناه، وهو في هذه الآية على حقيقته.

وقد ذكر الرافعى فى قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيزَىٰ ﴿ آلَ ﴾ [النجم]، أن الآية جاءت فى معرض الإنكار على العرب، إذ وردت فى ذكر الأصنام وزعمهم فى قسمة الأولاد، فإنهم جعلوا الملائكة والأصنام بنات الله مع وأدهم البنات، فقال تعالى: ﴿ أَلَكُمُ الذّكرُ وَلَهُ الأُنثَىٰ ﴿ آلَ تُلْكَ إِذًا قَسْمَةٌ ضِيزَىٰ ﴿ آلَ ﴾ النّحَم النّحَم

وَمَنَ الْمَنَاسِبَةِ الْمُعَنُويَةِ قُولُهِ تَعَالَى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ، وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ، وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ، وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ، وَهُو اللَّانِينِ الْأَنْعَامِ].



<sup>(</sup>١) الآية ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي . . . وَإِذْ تَخْلُقُ مِن الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي . . . ﴾ [المأتدة : ١١٠].

<sup>(</sup>٢) كِقُولُه تَعَالَى في فداء أسرى بدر: ﴿ لَوْلَا كَتَابٌ مِن اللَّهِ سَبْق لَمَسَكُمْ فَيِمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عظيمٌ ﴿ آَنَ اللَّهِ سَبْق لَمَسَكُمْ فَيِمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عظيمٌ ﴿ آَنَ اللَّهِ سَبْق لَمَسَكُمْ فَيِمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عظيمٌ ﴿ آَنَ اللَّهِ سَبْق لَمَسَكُمْ فَيِمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عظيمٌ ﴿ آَنَ اللَّهِ سَبْق لَمَسَكُمْ فَيِمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عظيمٌ ﴿ آَنَ اللَّهُ سَبْق لَمُسَكِّمٌ فَيِمَا أَخَذْتُهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آَنِهُ اللَّهُ سَبْق لَمُسَكِّمٌ فَيمَا أَخَذْتُهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آَنَ اللَّهُ سَبْق لَمُسْكُمُ فَيمَا أَخَذْتُهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آَنَ اللَّهُ سَبْق لَمُسْكُمُ فَيمَا أَخَذْتُهُ عَذَابُ لَا عَظِيمٌ اللَّهُ سَبْق لَمُسْكُمُ فَيمَا أَخَذْتُهُمْ عَذَابُ لَا عَظِيمٌ اللَّهُ لَنْ اللَّهُ سَبْق لَمُسْكُمُ فَيمَا أَخَذْتُهُمْ عَذَابُ لَا عَظِيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُ إِنَّ اللَّهُ سَبْق لَمُسْكُمُ فَيمًا أَخَذْتُهُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَيمَا أَخَذْتُهُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَيمَا أَخَذُنَّتُمْ عَذَا أَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَيمَا أَخَذُنَّتُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ إِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فَيمًا أَخَذُنَّتُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى الْعَلَّالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

<sup>(</sup>٣) سيأتي تفصيل ذلك في السجع.

فإنه تعالى لما قَدَّم نفى إدراك الأبصار له، عطف على ذلك قوله: "وهو اللطيف" خطابا للسامع بما يفهم، إذ معترف العادة أن كل لطيف لا تدركه الأبصار، ألا ترى أن حاسة البصر لا تدرك إلا اللون من كل متلون والكون من كل متكون، ولذلك لما قال: "وهو يدرك الأبصار" عطف على ذلك قوله: «الخبير"، تخصيصا لذاته سبحانه بصفة الكمال، لأن كل من أدرك شيئا كان خبيرا بذلك الشيء.

وكذلكَ قوله تعالى حكاية عن قوم شعيب: ﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلاتُكَ تَأْمُرُكَ الْمَرُكَ الْمَرُكَ الْمَرْكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَن نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ إِنَّكَ لأَنتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُو

فإنه لما تقدم في الآية ذكر العبادة، وتلاه ذكر التصرف في الأموال اقتضى ذلك ذكر (الحلم) يناسب العبادات، ذلك ذكر (الحلم) يناسب العبادات، و(الرشد) يناسب الأموال، ولهذا كان (الرشد) معتبرا في تمكين القاصر من أمواله.

فالبيان والبلاغة تقتضى أن يؤتى باللفظ الأدل على المعنى المقصود والأنسب كما فى قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ اسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَرَ، فَانفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا... ﴾ [البقرة: ٦٠]، وقوله تعالى فى موضع آخر: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَرَ، فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا ﴾ [الأعراف: ٦٦].

فإنه تعالى لما قال «استسقى موسى» ناسب «انفجرت»، ولـما قال: «إذ استسقاه قومه» ناسب «فانبجست»، لأن استسقاء موسى – عليه السلام – أبلغ من استسقاء قومه، والانفجار أبلغ من الانبجاس، لأن مقلوباته أمس بالـماء من مقلوبات الانبجاس<sup>(۱)</sup>.



<sup>(</sup>١) الأقضى القريب ٨٨.

وقد تختلف الفاصلتان مع أن المتحدث عنه في الآيتين واحد، ويكون ذلك لمغزى عظيم، ومعنى يشير إليه المولى سبحانه وتعالى، ومثل ذلك:

يقول الله تعالى: ﴿وَآتَاكُم مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ ، وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا ، إِنَّ الإِنسَانَ لَظُلُومٌ كَفَارٌ ﴿ إِنَّ ﴾ [إبراهيم].

ويقول: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴿ آَلِهِ لاَ عَمْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا ، إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آَلَ اللَّهَ لَا اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آلِنحل ] .

وإذا تأملنا سبب الاختلاف في الفاصلتين، لرأينا أن القرآن راعى في الفاصلة المسعنى المراد من الآية، ففي الآية الأولى راعى موقف الإنسان من نعم الله فهو ظلوم كفار، وفي الآية الثانية راعي مقابلة المولى سبحانه نكران الجميل والظلم وكفران النعم بالغفران والرحمة، فكان ختام الآية الأولى متفق مع الحديث عن صلة الإنسان بالله، وختام الثانية متفق مع الحديث عن الله جل جلاله.

مثل ذلك قوله تعالى: ﴿ قُل لِلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِيَ قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ يَكُ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلْيَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ يَكُمْ اللَّهِ لِلْمَاكِمُ اللَّهِ لِلْمَاكِمُ اللَّهِ لِلْمَاكِمُ اللَّهِ لِللَّهِ لَكُمْ اللَّهِ لِللَّهِ لَهُ اللَّهُ لِللَّهُ لَا يُواللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لَلَّهُ لَا يَعْفُولُوا لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لَلَّهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَكُوا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَكُونَ لَا لَهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لَيْكُولُوا لِللللَّهُ لِيَ

وقوله تعالى: ﴿ ... مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكُ بِظَلاَّمٍ لَلْعَبِيدَ ﴿ إِنَا ﴾ [فصلت].

فسر الفاصلة في الآية الأولى أن ما سبقها كان حديثا عن منكرى البعث فناسب الحديث عنه، أما الثانية فناسب خَتْمُها معناها: من جزاء كلِّ بما يستحق.



وقد تكون المخالفة في الفواصل مع تماثـل ما سبقها بغية تعديد الأوصاف وإثباتها، حتى تستقر في النفس، كقوله تعالى:

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [المائدة: 20].

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٧].

فالحق تبارك وتعالى يريد أن يبين أن من لم يحكم بما أنزل الله فهو ساتر لما أنزل الله، ظالم لنفسه، فاسق بهذا الستر، أو أن من لم يحكم بشرع الله فقد كفر به، وظلم نفسه وغيره، وخرج عن حدود العدالة والاستقامة (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) التعبير الْفني في القرآن ٢٠٦.

#### الإبداع

قد يجتمع في القرينة الواحدة، أو في البيت من الشعر، عدة ضروب من البديع، وعندئذ يوصف الكلام بالإبداع.

وقد استخرج ابن أبى الإصبع ما يزيد على عشرين نوعا من البديع فى قوله تعالى (١٠): ﴿ وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ ، وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي ، وَغِيضَ الْمَاءُ ، وَقُضِيَ الأَمْرُ ، وَاسْتُوتُ عَلَى الْجُوديّ ، وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ [هود]، ومنها:

- ١- المناسبة التامة بين «أقلعى، وابلعى»، والمناسبة اللفظية: هي توخى
   الإتيان بكلمات متزنات، فإن كانت الكلمات مقفاة كانت المناسبة تامة،
   كما هنا وإلا كانت غير تامة، مثل: أوانس وذوابل.
  - ٢- المطابقة بين «السماء والأرض».
- ٣- المجاز في قوله: «يا سماءُ»، فإن المراد والله أعلم يا مطر السماء، أو يا سحابة السماء.
  - ٤- والاستعارة في موضعين: استعارة الابتلاع للأرض، والإقلاع للسماء.
- ٥- والإشارة في قوله: "وغيض الماء" فإنه سبحانه أشار بهاتين اللفظين إلى انقطاع مادة الماء من مطر السماء ونبع الأرض، وذهاب الماء الذي كان حاصلا على وجه الأرض قبل الإخبار، إذ لو لم يكن ذلك لما غاض الماء.

والإشارة: عبارة عن إشارة المتكلم إلى معان كثيرة بلفظ يشبُّه لقلته



<sup>(</sup>۱) انظر تحرير التحبير صفحات (۱۹۸، ۲۰۲، ۲۰۷، ۲۵۵، ۲۵۸، ۲۱۱).

واختصاره بإشارة اليد، فإن المشير باليد يشير دفعة واحدة إلى أشياء لو عبر عنها بلفظ لاحتاج إلى ألفاظ كثيرة جدا.

7- والتمثيل في قوله: "وقضى الأمر"، وحقيقة هذا: أي هلك من قُضى هلاكه، ونجا من قدرت نجاته، وإنما عدل عن اللفظ الخاص إلى لفظ التمثيل لأمريس: أحدهما اختصار أمر اللفظ، والثاني كون الهلاك والنجاة كان بأمرٍ مُطاع، إذا الأمر يستدعى آمرا، وقضاؤه يدل على قدرة الأمر، وطاعة المأمور، ولا يحصل ذلك من اللفظ الخاص.

٧- والإدراف في قوله: "واستوت على الجودي" فإن حقيقة ذلك: وجلست على هذا المكان، فعدل عن لفظ المعنى الخاص به إلى ردفه، وإنما عدل عن لفظ الحقيقة لما في (الاستواء) الذي هو لفظ الإرداف من الإشعار بجلوس متمكن لا زيغ فيه ولا ميل، وهذا لا يحصل من قولك: جلست، أو قعدت، أو غير ذلك من ألفاظ الحقيقة، إذ المراد - والله أعلم - الإخبار بنفي الأسباب الموجبة خوف أهل السفينة من السفينة في حالتي حركتها وسكونها، وذلك لا يحصل إلا بلفظ «الاستواء» دون غيره.

٨- والتعليل لأن «غيض الماء» علة «الاستواء».

9- والاحتراس في قوله: "وقيل بعدا للقوم الظالمين" فلو اقتصر سبحانه على لفظة «الظالمين» دون لفظة «القوم» لتوهم متوهم أن آلة التعريف في «الظالمين» للجنس، وهو خلاف المراد، فإن المراد من «الظالمين» هنا قوم نوح الذين تقدم ذكرهم في قوله تعالى: ﴿وَكُلُما مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مَن قَوْم سَخرُوا مِنْهُ ﴾ [هود: ٣٨]، وقوله: ﴿وَلا تُخَاطِبْنِي فِي الّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُم مُغْرَقُونَ ﴿ وَلا تُحَاطِبْنِي فِي الدِين الله الله المناه التي الألف واللام فيها للعهد ليبين أنهم القوم الذين سبق ذكرهم، ووصفهم واللام فيها للعهد ليبين أنهم القوم الذين سبق ذكرهم، ووصفهم



بالظلم، كما وصفهم في أول الكلام بالظلم (آية هود ٣٧ السابقة)، وذلك مما يوضح المعنى ويبينه.

فعلم أن لفظة «القوم» ليست فضلة في الكلام، وأنه يحصل بسقوطها لَبْسٌ في المعنى.

١٠ وحسن النسق: فنحن نرى إتيان هذه الجمل معطوف بعضها على بعض بواو النسق على الترتيب الذى تقتضيه البلاغة لأنه - سبحانه بدأ بالأهم، إذ كان المراد إطلاق أهل السفينة من سجنها، ولا يتهيأ ذلك إلا بانحسار الماء عن الأرض، فلذلك بدأ بالأرض، فأمرها بالابتلاع، ثم علم - سبحانه - أن الأرض، إذا ابتلعت ما عليها من الماء، ولم تُقطع مادة الماء تأذى بذلك أهل السفينة عند خروجهم منها، وربما كان ما ينزل من السماء مُخلفا لما تبتلعه الأرض، فلا يحصل الانحسار، فأمر سبحانه السماء بالإقلاع بعد أمره الأرض بالابتلاع.

. ثم أخبر بقوله: «غيض الماءُ» عند ما ذهب ما على الأرض، وانقطعت مادة السماء، وذلك يقتضى أن يكون ثالث الجملتين المتقدمتين.

ثم قال تعالى: "وقُضِى الأمرُ" أى هلك من قُدِّرَ هلاكه، ونجا من قضيت نجاته، وهذا كنه الآية، وحقيقة المعجزة، ولابد أن تكون معلومة لأهل السفينة، ولا يمكن علمهم بها إلا بعد خروجهم منها، وخروجهم منها موقوف على ما تقدم، فلذلك اقتضت البلاغة أن تكون هذه الجملة رابعة الجمل.

وكذلك (استواء السفينة على الجودى)، أى استقرارها على المكان الذى استقرت فيه استقرارا لا حركة معه، لتبقى آثارها آية لمن يأتى بعد أهلها، وذلك يقتضى أن يكون بعد ما ذكرنا.



وقوله سبحانه: "وَقِيلَ بُعْدا للقَوْم الظالمين" وهذا دعاء أوجبه الاحتراس ممن يظن أن الهلاك ربما شمل من لا يستحق فدعا - سبحانه - على الهالكين ووصفهم بالظلم احتراسا من هذا الاحتمال، وذلك يقتضى أن تكون بعد كل ما تقدم.

فنرى في الآية حسن النسق، وكيف وقع القول فيه وفْق الفعل سواء.

١١- وائتلاف اللفظ مع المعنى: فكل لفظة لا يصلح موضعها غيرها.

۱۲- والإيجاز، لأنه سبحانه - اقتص القصة بلفظها مستوعبة بحيث لم يخل منها بشيء في أخصر عبارة.

۱۳ - والتسهيم: لأن أول الآية إلى قوله «أقلعي» يقتضى آخرها، فما تقدم من الكلام يدل على ما تأخر منه.

18- والتهذيب: لأن مفردات الألفاظ موصوفة بصفات الحسن كل لفظة سمحة سهلة، ومخارج الحروف عليها رونق الفصاحة، مع الخلو من البشاعة والتركيب، سليمة من التعقيد وأسبابه.

١٥ وحسن البيان: من جهة أن السامع لا يتوقف في فهم معنى الكلام،
 ولا يشكل عليه شيء من هذا النظام، لأن الفاصلة مستقرة في قرارها،
 مطمئنة في مكانها، غير قلقة ولا مستدعاة.

17- الانسجام: وهو تحدر الكلام بسهولة كما ينسجم الماء وينساب انسياب العليل من الهواء.

ثم ختم ابن أبي الإصبع كلامه بقوله:

«فهذه الآية عدة ألفاظها سبع عشرة لفظة تتضمن أحدا وعشرين<sup>(۱)</sup> ضربا من البديع».

幸 幸 寺

<sup>(</sup>١) بقية النكات البلاغية يراجع فيها تحرير التحبير) المرجع السابق.

- وقد يتساءل عن سر اختيار بعض الألفاظ دون بعض، بل إيثار حرف دون غيره، وعن السبب في هذا التنظيم والتنسيق في هذا النظم الكريم، وإليك بعض الخواطر لعلماء البلاغة:
- ١- أوثر في نداء الأرض «يا» دون الهمزة، لما يدعو اجتماعها مع الهمزة
   في «أرض» إلى ثقل على اللسان في النطق بهما.
- ٢- وفضلت «يا» على «أيا» لما في هذه من زيادة تنبيه ليست الأرض
   وهي رهن أمر الله في حاجة إليه.
- ٣- ونكرت «الأرض» لما في ذلك من تبصغير أمرها فالمقام هنا يستدعى
   التصغير، لأنها ماثلة أمام القوة العليا التي تتضاءل دونها قوى الطبيعة.
- ٤- وتُصور كلمة «ابلعي» ما يراد أن تصنعه الأرض بمائها، وهو أن تبتلعه، بسرعة، بل وفي غمضة عين، وفضلت كلمة «ابلعي» على «امتصى» مثلا، لأنها لا تدل على ما تدل عليه الأولى من السرعة في التشرب.
- وإضافة الماء إلى «الأرض» في قوله «ماءك» ما يوحى بأنها جديرة بأن
   تمتص ماء هو ماؤها، فكأنها لم تكلّف من أمرها عسرا.
- ٦- ويقال مثل ذلك في «ويا سماء أقلعي» مع ملاحظة التناسق الموسيقي
   بين «أبلعي، أقلعي».
- ٧- وبنى «غيض» للمجهول مصورا بذلك إحساس من شاهدوا هذا المنظر الطبيعى، فهم قد رأوا الماء يغيض، والأمرَ يَتِمّ، وكأن ما حدث كان من تلقاء نفسه في سرعة، دون أن يكلف عناء أو مشقة.
- ٨- واختيرت كلمة «استوت» دون «رست» مثلا لما في كلمة «استوت» من
   الدلالة على الشبات المستقر، ولما فيها من الدلالة على التمكن من



الاطمئنان والسلام، فالسفينة مستولية على الطوفان، وليس الطوفان مستوليا عليها، فإذا لا يبتلعها.

9- وبننى الفعل «قيل» للمجهول إشارة إلى أن هذا القول قد صدر ممن لا يُعد كثرة، حتى لكأن أرجاء الكون تردد هذا الدعاء سخطا وتبرما بما حدث من قوم نوح الذين أصموا آذانهم، واستغشوا ثيابهم، وأصروا، واستكبروا استكبارا.

۱- واختيرت كلمة «بعدا» دون «هلاكا» مثلا، للإشارة إلى أن هلاك هؤلاء إنما قصد به إبعادهم عن النفساد في الأرض والسخرية بمن آمن وعمل صالحا، كما قصد بذلك إبعادهم عن رحاب الرحمة التي وسعت كل شيء إلا هم، كما أن فيه احتقارا لهم لأن القرآن أشاح عن مخاطبتهم، وأغفل حالهم، واكتفى بقوله في هذا الموقف الشديد: «بعدا للقوم الظالمين»، وفي هذه الكلمة راحة نفسية لمن آمن وصدق وركب السفينة مع نوح، فتخلصوا من المآل الشنيع.

وقصرالجمل في الآية توحى بسرعة انقضاء عهد هـؤلاء الذين لم تطمئن قلوبهم بذكر الله.

۱۱- وقولمه تعالى: «ابسلعى ماءك» أمسر على سبسيل الإلزام، ويجسرد من الأرض الصماء إنسانا عاقلا شاخصا أمام البصر، يستجيب لأمر الله.

١٢ - «ويا سماء أقلعي» النمط نفسه التي سارت عليه في الجملة الأولى في
 السرعة الخاطفة.

۱۳ – «وغيض الماء. وقضى الأمر» فيهما النتيجة، ففي غمضة عين جفت الأرض، ويبست، وأسدل الستار على المأساة، فالسموقف يستلزم الإيجاز الذي يترك النفوس وقد هالها الجزع.



١٤ «استوت على الجودى ، وقيل بعدا للقوم الظالمين»، تلكم آثار
 المأساة، نجاة لقوم وهلاك لآخرين.

10- وبناء الأفعال للمجهول "قيل ، غيض ، قُضي على نسق واحد يترك النفوس في تيه من الحيرة، فسمن قال للأرض؟ ومن أمر السماء؟ وبأمر من انقضى الأمر؟.

\* \* \*

ومن استعراض الآية الكريمة يتضح لنا أن اللفظة في حد ذاتها أمر عادى يقدر عليه كل الناس، فإذا سُلكَت في نظم، واستقامت في تعبير، وأخذت مكانها في أسلوب، كان لها دلالة فنية ترتفع وتنخفض، وهي من أرفع الدلالات في أسلوب القرآن»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر فكرة النظم بين وجوه الإعجاز في القرآن الكريم (١٣١).

#### المبالغة

قال تعالى فى وصف أهوال يوم القيامة: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ ، إِنَّ زَلْزِلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتُ (١) وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتُ (١) وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا ، وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم بِسُكَارَىٰ ، وَلَكِنَّ عَذَابَ اللَّهِ شَدِيدٌ ﴿ يَ السَّاعَةِ اللّهِ اللّهِ شَدِيدٌ ﴿ يَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

\* \* \*

فى الآية يصف الله تعالى يوم القيامة بأن هُولُهُ إذا فاجأ المرضعة وقد القمت ثديبها للصبى نزعته، لما يلحقها من الدهشة والفزع، ولو قال تعالى: (تذهل كل امرأة عن ولدها) لكان بيانا حسنا وبلاغة كاملة، وإنما أراد أن يزيد فى الفزع، ويضاعف فى الشدة، فخص المرضعة للمبالغة، لأن المرضعة أشفق على ولدها لمعرفتها بحاجته إليها، وأشغف به لقربه منها، ولزومها له لا يفارقها فى أية لحظة.

فهذه الأوصاف ليوم القيامة تجعل كل عـاقل يفكر في عاقبة الأمر، ويستعد للنجاء من هذا الهول والفزع الأكبر.

وقد سمى بعض علماء البلاغة هذا النبوع من الوصف: «الإفراط في الصفة»(٢)، وسماه آخرون: «المبالغة»(٣).



<sup>(</sup>۱) الذهول: الذهاب عن الأمر بدهشة، المرضعة: التي القمت ثديها الصبي، المرضع: التي من شأنها أن ترضع.

<sup>(</sup>٢) البديع (١١٦).

<sup>(</sup>٣) نقد الشعر (٧٧).

وعرفوها: بأنها ادعاء بلوغ وصف في الشدة، أو في الضعف حدًا مستحيلا، أو مستبعدا.

وقد اختلف النقاد والبلاغيون، ووقفوا من المبالغة على ثلاثة آراء.

۱- رأى قوم أن أجود الشعر أكذبه، وخير الكلام ما بولغ فيه، ويحتجون بما جرى بين النابغة الذبياني وبين حسان في استدراك النابغة عليه تلك المواضع في قوله:

لنا الجفناتُ الغُرُّ يلمعْنَ في الضَّحى وأسيافنا يَقطرن من نَجْدة دما فإن النابغة عاب على حسان ترك المبالغة (١)، إذ قال: الجفنات، ولو قال: (الجفان)، لكان أكثر، وقال: يلمعن بالضحى، ولو قال: (يبرقن بالدجى) لكان أبلغ في المديح، لأن الضيف أكثر طروقا بالليل، وقال: يقطرن دما، ولو قال: (يجرين) لكان أكثر (٢).

كما يعتمدون على ما ذهب إليه البحترى في قوله:

كلفتُ مونا جُدُود منطقكم في الشِّعر: يَكْفي عن صدَّقه كَذَبُه

فقد أراد كلفتمونا أن تجرى مقاييس الشعر على قواعد المنطق، والقول المحقق، حتى لا نقول إلا ما يقوم عليه من العقل برهان يقطع به، مع أن الشعر يقوم على التخييل، والإغراق في المدح والذم والوصف، وسائر أغراض الكلام، ففي هذا يجد الشاعر طريقه إلى الإبداع والإجادة، ويبعد أن يراد بالكذب معناه، فيعطى الممدوح – مثلا – حظا من الفضل والمدح ليس له، لأن الكذب لا يبين بالحجج المنطقية.

٢- وقوم يرون أن المبالغة من عيــوب الكلام، ولا يرون من محاسنه إلا ما



<sup>(</sup>١) تحرير التحبير( ١٤٨).

<sup>(</sup>٢) القصة بالأغاني (جـ٩/ ٣٤٠)، وشك فيها بعض النقاد.

خرج مخرج الصدق، وجاء على منهج الحق، ويزعمون أن المبالغة من ضعف المتكلم وعجزه عن أن يخترع معنى مبتكرا، أو يفرع معنى من معنى، أو يُحلَّى كلامه بشيء من البديع، أو ينتخب ألفاظا موصوفة بصفات الحسن ويجيد تركيبها، فإذا عجز عن ذلك كله أتى بالمبالغة لسد خلله، وتتميم نقصه، وحجة هؤلاء قول حسان بن ثابت:

وإنما الشّعرُ لُبُّ المرءِ يعْرضُه على المجالس: إن كيْسًا وإن حُمُقًا وإنَّ أَشْعَر بيت أَنْتَ قَائلُهُ بيتٌ يقالُ إذا أَنْشَدْته صدقا

في جب ترك المبالغة إلى الصدق والتحقيق، لأن ذلك أحب إلى وآثر وأبقى، وثمره أحلى.

٣- وقوم توسطوا بين المذهبين، فقبلوا المبالغة إذا كان طابعها الاعتدال، وهذا المذهب استند إلى قبول المعتدل من المبالغة على ما ورد منه من القرآن الكريم، وهو معيار السلامة، وميزان الاعتدال.

#### أقسام المبالفة:

١- التلبيغ: وهو ما كان الوصف المدعى فيه ممكنا عقلا وعادة، وذلك
 كقول امرئ القيس يصف فرسه بأنه لا يَعْرَق وإن كثر عَدْوُه:

فعادى عِداءً بين ثور ونعجة دراكًا فلم ينْضَعُ بماء فيُغْسَلُ (١)
ادعى الشاعر أن فرسه أدرك ثورا وبقرة في مضمار واحد، ولم يعرق، وهذا مما يمكن عقلا وعادة.

<sup>(</sup>١) العداء: بكسر العين، الموالاة بين الصيدين يصرع أحدهما إثر الآخر في شــوط واحد، الثور: المراد به الذكر من بقر الوحش، النعجة: الأنثى منه، دراكا: متنابعا.



ومثله قول المتنبى:

وأصْرَعُ أَىَّ الوَحْشِ قَفَّيْتُهُ بِهِ وَأَنْزِلُ عِنهِ مِثْلُهُ حِينَ أَرِكِبُ(١)

فإذا جرى بفرسه وراء وحش لحقه وصرعه، وإذا نزل عنه بعد الصيد كانت حالت شبيهة بحالته حينما ركبه، فلم يلحقه تعب، وهذا وصف ممكن عقلا وعادة.

٢- الإغراق: وهو ما كان الـوصف المدعى ممكنا عـقلا - لا عادة - وهو على ضربين:

أولا: أى يقترن بسه ما يُقَرَّبُه من نحو: (لو، ولسولا، وكاد، وكأن)، وذلك كقول امرئ القيس في وصف محبوبته:

من القاصرات الطرف لو دَبَّ مِحُولٌ من النَّمل فَوْق الإِنْب منها لأثَّرا (٢) يصفها بالرقة ونعومة الجلد حـتى إن النملة لو مشت فوق ثيابها لأثرت فى جسمها، وقرّب الدعوى بلفظ «لو»، حتى جعل السامع يصغى إلى ما يقوله:

ومثله قول المتنبى:

كفى بجسمى نُحولا أنّنى رجلٌ لولا مخاطَبَتى إِيَّاكُ لَم تَرَنِى فقد بلغ من الهزال الغاية، ولولا كلامى لم يقع نظر الزاثر علَى، فأغرق فى وصف نفسه بشدة النحول، ولكنه قَرَّب الدعوى من العقل بلفظ «لولا»، وبذلك أملى على السامع الإصغاء لما يقول:

ثانياً: أن يجئ مجردا عما ذكر من المُقرِّبات، وذلك كقول الشاعر:

ونُكرمُ جارنا ما دام فِينا ونُتْبِعُهُ الكرامة حيثُ مالا

المستضغل

<sup>(</sup>١) أصرع: أطرحه على الأرض، قفيته: أتبعته.

 <sup>(</sup>۲) المحول: ما أتى عليه الحول، الإتب: درع المرأة وما قصر من الثياب، أو قـميص بلا كمين،
 القاصرات الطرف: المحببات إلى أزواجهن اللائى يقصرن نظرهن عليهم ولا يتطلعن لغيرهم.

فقــد ادعى أن جاره لا يرحــل عنه إلى مكان آخــر إلا وهو يرسل الكــرامة والعطاء إليه أينما ذهب، وهذا سائغ عقلا ممتنع في العادة.

ومثله قول امرئ القيس:

تنوَّرْتُها من أَذْرِعَاتٍ وأهلُها بيَنْرِبَ، أَدْنَى دَارَهَا نَظَرٌ عَالِي(١)

فرؤية النار وهي بالمدينة من أذرعات في الشام جائزة عقلا، لكنها ممتنعة في العرف والعادة.

٣- الغلو: وهو ما يكون الوصف المدعى في غير ممكن عقلا ولا عادة.

وفى هذا يستسابسق الشعراء المجيدون فى مدحهم وهجائهم وفخرهم ووصفهم، وهو نوعان: مقبول ومردود.

### فالمقبول على أنواع:

(أ) أن يقترن به ما يقر به إلى الصحة والإمكان، كلفظ ايكاد، ولو، ولولا، ويخيل، وما شاكل ذلك، كقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، مَثْلُ نُورِهِ كَمِشْكَاة فِيهَا مِصْبَاحٌ ، الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَة ، الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبَ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَة مُّبَارَكَة زَيْتُونَة لِأَ شَرْقِيَّة وَلَا غَرْبِيَّة ، يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ ﴾.

[النور: ٣٥]

فإضاءة الزيت مع عدم مسيس النار مستحيلة عقلا وعادة، وبدخول «يكاد» خرج ذلك عن المحال وأفاد أنه لم يقع، ولكن قرب من الوقوع مبالغة.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَيُنزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جَبَالِ فِيهَا مِن بَرَد، فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ، وَيَصْرُفُهُ عَن مَّن يَشَاءُ، يَكَادُ سَنَا بَرْقه يَذْهَبُ بِالأَبْصَارُ ﴾ [النور: ٤٣].

<sup>(</sup>١) تنورتها: أبصرت نارها، أذرعات: بلد في الشام، يثرب: المدينة.

وقوله: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾ . [الحشر: ٢١]

ومثله قول البحترى:

ولو أنَّ مشتاقًا تكلُّفَ فوق ما في وسُعْهِ لسَعَى إليك المِنْبَرُ

فلا تقر العادة، ولا يتصور العقل سعى المنبر إلى الممدوح، لكنه قربه من الإمكان بذكر «لو».

ومن شواهده المستحسنة قال مهلهل:

فلولا الربح أسِمْعُ مَنْ بحَجْرٍ صِليل البيْضِ تُقْرع بالذُّكُورِ(١)

وقد قيل: إن هذا البيت أكذب بيت قالته العرب، وإن بيت امرئ القيس في صفة النار أقرب منه إلى الحق، لأن فيه ما يخلص به من الطعن، وهو اعترافه ببعد مسافة النار، وأنه لم يُدنها إلا النظر العالى، وقالوا: حاسة البصر أقوى من حاسة السمع، لأن أقوى سمع وأصحّة إنها يسمع أعظم صوت من ميل واحد بشرط حمل الريح ذلك الصوت إلى جهة السامع في الليل عند هدوء الأصوات، وسكون الحركات، وحاسة البصر تُبصر الجواهر الشفافة، والأجسام الصقيلة، والأجرام المضيئة، من بُعد يتجاوز الحد بغير واسطة، ورؤية النيران العظيمة المرتفعة مواقدها للناظر المرتفع مكانه ممكنة من البعد ما لم يمنع من ذلك ضوء النهار، ويحول مخروط ظل الأرض دونها، وقد كانت زرقاء اليمامة ترى الجيوش خيلها ورجلها، وتحرز أعدادها من مسيرة ثلاثة أيام، وتنذر به قومها، ويقع الأمر

<sup>(</sup>١) حجر: مدينة اليسمامة وأم قراها، البيض: واحدته بيضة وهي الخوذة التي تلبس على الرأس في الحرب، الذكور: السيوف، والذكر منها اليابس الشديد.

على ما أخبرتُ به، وقد تواتر الخبر عنها بذلك، وضرب بها المثل، فلهذا رجحوا بيت امرىء القيس على بيت مهلهل.

لكن ابن أبى الإصبع يسرى أن بيت مهلهل أقرب إلى الصدق والاستحسان من بيت امرىء القيس على شرطهم، فإنهم شرطوا أن كل كلام تسجاوز المتكلم فيه حد المبالغة - الإمكان عقلا وعادة - إلى الإغراق والغلو، واقسترن بما يقربه من الإمكان خرج من حد الاستقباح إلى حد الاستحسان، وقد تقدم في بيت مهلهل «لولا» وهي من الحروف التي زعموا أن الكلام باقترانه بها يبعد من العيب بتة.

وليس في بسيت امرئ القسيس شيء من ذلك، مع أنه قد صرح في السبيت الذي قبله أن النار إنما شبت في وجه النهار عند رجوع المغيرة (١) من المغار حيث قال:

## نظرتُ إلىها والنجومُ كأنها مصابيحُ رهبانِ تُشَبُّ لقُفَّال (٢)

وضوء النهار يمنع من رؤية النيران والكواكب وجميع الأجرام المضيئة، وهذا القدر يُدخل بيت امرىء القيس في باب الاستحالة مع خلوه ما يقربه من الإمكان (٣).

(ب) أن يتضمن نوعا حسنا من التخييل فيقربه إلى الصحة والإمكان، كقول لمتنبى:

## عقدت سَنابِكُها عليها عثيرًا لو تبتغي عَنَقًا عليه الأمكنا(١)

يقول: عقدت سنابك الخيل فوقها غبارا كثيفا بحيث لو طلب منها أن تسير عليه لأمكن لكثافته وكونه كالأرض، وهذا غير ممكن عقلا ولا عادة، لكنه خيل إلى وهم السامع كثرته وكونه كالجبال، فقربه ذلك إلى الصحة والإمكان.

وقد اجتمع النوعان في قول القاضي الأرجاني يصف الليل:

<sup>(</sup>٤) السنابك: جمع سنبك وهو طرف مقدم الحافر، العثير: الغبار، العنق: نوع من السير شديد.



79

<sup>(1)</sup> المغيرة: الرهبان العائدون من معابدهم آخر الليل.

<sup>(</sup>٢) الضمير في السبها، يعود إلى النار، تشب: توقد، السمعنى: نظر إليها والنجوم قساربت الاختفاء لظهور ضوء الصبح وكأنها مصابيح رهسبان أوقدت من أول الليل حتى إذا جاء آخره ضعف نورها وقل شعاعها.

<sup>(</sup>٣) تحرير التحبير (٣٣٥).

يُخَيَّلُ لَى أَنْ سُمِّرَ الشُّهُب في الدُّجي وشُدَّت باهداًبي إِليهنَّ أَجْفاني (١)

يقول: يخيل إلى أن السهب محكمة بالمساميس لا تزول عن مكانها، وأن أجفان عينى قد شدت بأهدابها إلى الشهب فلا تسنطبق لطول هذا الليل وبطء تقضيه، وهذا غير ممكن لا في العقل ولا في العادة، لكنه قصد إلى شيئين ما منهما إلا وهو مقرب للصحة والإمكان، فذكر لفظ (يخيل). وذلك من النوع الأول، ثم ما تضمنه من التخييل الحسن الذي بادعائه أن هناك مسامير، وأن هناك حبالا كانت السبب في توقف الشهب وشد الأجفان إليها، وذلك من النوع الثاني الذي يتضمن نوعا من التخييل بالصحة والإمكان.

(جـ) أن يُخرَج مُخرَج الخلاعة والهزُّل، كقول الشاعر:

أَسْكُرُ بِالأَمْسِ إِنْ عزمتُ على الشَّر ب غَــدَا ، إِنَّ عَرَمتُ على الشَّر ب غَــدَا ، إِنَّ عَرَمتُ على الشُّر فالسكر على هذا الحال من المحال عقلا وعادة ، لكن حَسَّنهُ الهزل لمجرد سرور المجالس ومضاحكته .

أما المردود كقول أبي نواس في مدح هارون الرشيد:

وأَخفْتَ أَهِلِ الشِّرِكِ حتى إِنَّه ﴿ لَتَخافُكِ النَّطَفُ التي لم تُخْلَقُ

وقوله أيضا:

حتى الذى في الرحم لم يَكُ صورة لف واده مِنْ خوف خَفَقًان

وقول ابن هانئ الأندلسي مادحا:

ما شيئت لاما شاءَت الأقدار فاحكم فإنك أنْت الواحدُ القهار

ونحن إذا تأملنا شــواهد صور المبالغــة نجدها تتطور من عمــيق إلى أعمق

<sup>(</sup>١) الدجي: جمع دجية وهي الظلمة، الأهداب: جمع هدب وهو شعر أشفار العينين.

وذلك باختلاف الـزمان والمكان، فبينما لا نرى فى الشعر الجاهلى إلا مبالغات مقبولة، نرى فيما بعده إغراقا مقرونا بما يقربه، ثم نجد غلوا جُرَّدَ مما يجعله مقبولا.

على أن بعض العلماء صحح مبالغة أبى نواس فيقول<sup>(1)</sup>: "إن أبا نواس لم يرد أن النطف تخاف، ولا أنها قبل أن تخلق مظنة للخوف، وإنما أساس المبالغة هنا فى الدراسة النفسية وفى العلاقة بين الانفعالات وآثارها الجسمية والعقلية بما هو مدروس فى علم النفس، فالخوف كما يقول بعض العلماء يظهر أثره أو الانفعال به فى صورتين: فهو إما أن يمد الخائف بجناحين يطير بهما، وإما أن يضرب عليه بالشلل المؤقت فيسلبه الحركة، فهل يريد أبو نواس أن يقول: إنك أخفت أهل الشرك حتى سرى الخوف إلى أصلابهم فانقطع ولدهم، والطب والحس العام يعرفان هذه الظاهرة، أم يريد أن يقول: إن الخوف أصبح لهم غريزة تنتقل طبيعة من الآباء إلى الأحفاد، فهم خائفون، وذراريهم من بعدهم سيصابون بالخوف من أثر الوراثة؟.

وليس هذا الفهم أو ذاك بغريب على أبى نواس، وهو من نعرف اتصالا بالعلم والمفلسفة، على أن الأمر لا يحتاج إلى فلسفة عميقة فيكفى أن يعرف أبو نواس كما يعرف سائر الناس أثر الخوف وأثر الانفعال حتى تنفعل شاعريته فتظفر بهذه العبارة المدوية. . . مثل هذا التحليل يُخْرِج المبالغة من حد الغلو ما دامت مستندة إلى فكرة.

\* \* \*



<sup>(</sup>١) بلاغة أرسطو بين العرب واليونان (١٥٩).

### الاستطراد

قال تعالى حاكيا نهاية قوم شعيب عليه السلام: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا وَاللَّذِينَ آمَنُوا مَعُهُ بِرَحْمَة مَنَّا، وَأَخَذَتِ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ، فَأَصْبَحُوا فِي دَيَارِهِمْ جَاتْمِينَ كَمَا بَعِدَتْ ثَمُودُ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسُلْنَا مُوسَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

幸 幸 幸

سورة «هود» تلك تحكى نهايات قوم نوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب، وموسى - عليهم السلام - وهذه الآية تحكى نهاية قوم شعيب بخاصة، والتي استغرقت أحداثها اثنتا عشرة آية (من آية ٨٣ - ٩٥)، وقد ختمت نهاية قوم هود - بأن أخذهم الله بالصيحة فهلكوا غير مأسوف عليهم - بقوله تعالى: «ألا بعدا لمدين»، ثم تركت هذه القصة إلى غيرها بقوله تعالى: «كما بعدت ثمود»، فقد اشتركا في الذنب وسوء التصرف فاستويا في سوء المنقلب ووخيم العاقبة، ثم رجعت الآية إلى الحديث الأصلى وهو عرض لنهاية قوم موسى.

وانتقال المتكلم من الكلام الذى هو مسترسل فيه إلى غيره - لمناسبة - ثم يرجع إلى مــا كان فيه يســمى: الاستطراد، وهو قــريب من الاعتراض، غــير أن الاعتراض منه ما يقبح ويحسن، بخلاف الاستطراد فهو حسن كله.

فالاستطراد: ذكر الشيء في غير محله - لمناسبة - بأن يخرج المتكلم من الكلام الذي هو مسترسل فيه إلى غيره - باستدعاء مناسبة - ثم يرجع إلى ما كان فيه.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوارِي سَوْءَاتكُمْ وَرِيشًا ، وَلِبَاسُ التَّقْوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ، ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُونَ ﴿ آَيَاتُ ﴾ وَرِيشًا ، وَلِبَاسُ التَّقْوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ، ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُونَ ﴿ آَيَاتُ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُونَ ﴿ آَيَاتُ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُونَ ﴿ آَيَاتُ اللَّهِ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُونَ ﴿ آَيَاتُ اللَّهِ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُونَ ﴿ آَيَاتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

قال الزمخشرى<sup>(۱)</sup>: هذه الآية واردة على سبيل الاستطراد عقيب ذكر السوءات وخصف الورق عليها<sup>(۲)</sup> إظهارا للمنة فيما خلق من اللباس، ولما في

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية قبلها ﴿ فَدَلاًهُمَا بِغُرُورِ فَلَمَّا ذَاقًا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفَقَا يَخْصِفَانَ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَن تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُوُّ مَبِينَ ﴿ ﴿ ﴾ وَرَقِ الْجَنَّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلُمْ أَنْهَكُمَا عَنُ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُوُّ مَبِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [الأعراف].



<sup>(</sup>١) الكشاف (ج٨/٧٦).

العرى وكشف العورة من المهانة والفضيحة، وإشعارا بأن التستر باب عظيم من أبواب التقوى.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لابنه وَهُو يَعظُهُ يَا بُنَيَّ لا تُشْرِكْ بِاللّه إِنَّ الشَّرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ آَنَ ﴾ وَوَصَيْنَا الإِنسَانَ بِوَالدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفَصَالُهُ فِي الشَّرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ وَاللّهُ لِللّهِ اللّهُ اللّهُ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكُ بِي مَا لَيْسَ عَامَيْنِ أَن اشْكُرْ لِي وَلُوالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمَصِيرُ ﴿ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكُ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ فَلا تُطعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيُّ ثُمَّ إِلَيَّ لَكَ بِهِ عَلْمٌ فَلا تُطعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيُّ ثُمَّ إِلَي اللّهُ فِي الدُّنِيَا مَعْرُوفًا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيُّ ثُمَ إِلَي مَرْجَعَكُمْ فَأَنْبَئِكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَآَنَ ﴾ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةً مِنْ خَرْدَل . . . ﴾ مَرْجِعَكُمْ فَأَنْبَئِكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَآَنَ اللّهُ اللّهُ إِنْ قَلْ لَا تُطعُلُمُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبّة مِنْ خَرْدُل . . . ﴾ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللهُ الللللّهُ اللللللهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللهُ اللّهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللللللهُ اللللللّهُ اللللللهُ اللللللللهُ اللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللللّهُ

فقد وقع الاستطراد من وصية لقمان لابنه إلى وصيته - سبحانه - لعباده لما بينهما من المناسبة، ثم عاد إلى ما كان عليه من وصية لقمان لابنه حيث قال: «يا بنى إنها إن تك مثقال...» إلخ.

ومثله قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمَلُ ﴿ قُمِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴿ يَصْفَهُ أَوِ انقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً ﴿ قَالِيلاً خَلَقُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

فقوله: «إنا سنلقى عليك قولا ثقيلا»، استطراد لأنه وسَّطه بين أوصاف الليل، وما ذكره من أحكامه، ثم رجع إلى حال الليل بعد ذكره آية الاستطراد «إنا سنلقى...».

ومنه قوله تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرَّانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرَّانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ ﴾ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ . . . ﴾

[الإسراء: ٧٨، ٧٩]

فقوله: «وقرآن الفجر. . . مشهودا»، من الاستطراد، فقد خرج من ذكر الليل إلى ذكر قرآن الفجر، ثم عاد بعده إلى ذكر الليل.



ومن الاستطراد قول السموال بن عاديا اليهودي:

وإنا أناسٌ ما نرى القَنْل سُبَةً إذا ما رأتُهُ عامرٌ وسَلولُ بِقرِّبُ حبُّ الموت آجالا لنَا وتكرهُ ه آجالُهم فتطولُ

فسياق القصيدة في الفخر وبيان مآثر المجد، ولكنه استطرد منه إلى هجاء عامر وسلول، ثم عاد لغرضه المقصود.

وكذلك قول زياد الأعجم: .

إذا ما اتقى الله الفتى وأطاعه فليس به بأس وإن كان من جَرْم وما جاء منه فى المدح والهجاء معا قول بكر النطاح يمدح مالك بن طوق «من تغلب».

عرضت عليها ما أرادَت من المنى لترضى فقالت: قُمْ فجئنى بكوكب فقلت لها: هذا التعنت كله كمن يَشتهي لحم عنقاء مُغرب سكي كل شيء يستقيم طِلابه ولا تذهبي يا بذر بي كل مذهب فأقسم لو أصبحت في عز مالك وقدرته أغيا بما رئت مطلبي فتى شقيت أمواله بنواله كما شقيت بكر بأرماح تغلب

يقول ابن أبي الإصبع<sup>(1)</sup>: وهذا أبدع استطراد سمعته في عصرى، فإنه قد جمع أحسن قِسم، وأبدع تـخلص، وأرشق استطراد، وتـضمن مدح المـمدوح بالكرم وقبيلته بالشجاعة والظفر، وهجاء أعدائهم بالضعف والخور، وهذا لم يتفق لمن قبله ولا لمن بعده، حيث قال: «كما شقيت قيس بأرماح تغلب»، فهو كلام دخيل وارد على جهة الاستطراد.

<sup>(</sup>١) تحرير التحبير (١٣١)، العمدة (جـ٢/٣٣)، الطراز (جـ٣/١٧).

## المذهب الكلامي

\* \* \*

الله تعالى يستدل على وحدانيته بطريقة أهل الكلام، فيقول: "لو كان فيهما (السموات والأرض) آلهة إلا الله لفسدتا"، والمراد بالفساد خروجهما عن النظام الذي هما عليه، وتمام الدليل: ولكنهما لم تفسدا، فليس فيهما آلهة إلا الله، فاللازم - وهو الفساد - باطل فكذا الملزوم - وهو تعدد الآلهة -، فانتفى الثانى لانتفاء الأول.

وهذا الأسلوب سماه البلاغيون: المذهب الكلامى - الذى هو عبارة عن إثبات الدِّين بالبراهين العقلية، أو هو احتجاج المتكلم على المعنى المقصود بحجة عقلية تقطع المعاند له فيه.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدُأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ .

[الروم: ۲۷]

أى الإعادة أهـون عليه مـن البدء، فـهو أدخل تـحت الإمكان، فـالإعادة ممكنة.

وكذلك قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴿ يَكُونَ مِنَ اللَّهُ لَا أُحِبُ الْمُوقِنِينَ ﴿ يَكُونَ مَنَ اللَّهُ لَا أُحِبُ الْمُوقِنِينَ ﴿ يَكُونَ مَا أَفَلَ قَالَ لا أُحِبُ الْمُوقِنِينَ ﴿ يَكُونَ مَنَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

أي القمر آفل، وربي ليس بآفل، فالقمر ليس بربي.



وقوله: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارِىٰ نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحَبَّاؤُهُ، قُلْ فَلِمَ يُعَذَّبُكُم بِذُنُوبِكُم ﴾ [المائدة: ١٨]، أى أنتم تعذبون، والبنون لا يعذبون، فلستم ببنين له.

ومنه قـوله عليه الصـلاة والسلام: «لو تعلمـون ما أعلم لضحكتـم قليلا ، ولبكيتم كثيرا»، وتمام الدليل: لكنكم ضحكتم كثيرا وبكيتم قليلا، فلم تعلموا ما أعلم.

ویروی أن أبا دلف العجلی قصده شاعر من بنی تسمیم، فقال له: ممن أنت؟، فقال: من تمیم، فقال له أبو دلف:

تميم بطُرْق اللَّوْمِ أَهْدَى من القَطَا ولو سلكت سُبْلَ الهداية ضلَّت فقال له التميمى: بتلك الهداية جنت إليك، فأفحمه (١).

ومنه قول النابغة يعتذر إلى النعمان بن المنذر:

وليس وراء الله للمرء مذهب لَمبلغك الواشي أغش وأكذب من الأرض فيه مستراد ومذهب أحكم في أموالهم وأقسرب فلم ترهم في مذحهم لك أذنبوا

حلفْتُ فلم أتركُ لنفسك ربية لئن كنت قد بُلُّغت عنَّى خيانة ولكننى كنت امرءا لي جانب ملوك وإخوانٌ إذا ما مدحنهم كفِعلك في قوم أراك اصطفيتهم

أى لا تعاقبنى على مدح الغسانيين المحسنين إلى، كما لا تعاقب قوما أحسنت إلى يعد ذنبا، فمدحى لمن أحسنت إلى كذلك.

ومنه قول أبى تـمام يستنهض المعـتصم لمناجزة الحـرب، وألا يعول على كلام المنجمين:

وبالعزائم فانهض أيُّها الملكُ عن النجوم وقد أبصرُّتَ ما ملكوا دع النجوم لُطرُقِي يعيشُ بها إِن النبيُّ وأصحاب النبي نهوا

<sup>(</sup>١) هذا القياس يفيد أن المجيء إليه ضلال.

وقد ذكر أهل العلم أن من أول سورة "الحج" إلى قوله: ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ يَيْغَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ ، مُنْطو على خمس نتائج من عشر مقدمات، فالمقدمات من أول السورة إلى قوله تعالى: ﴿ وَأَنْبَتَ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ ، والنتائج من قوله تعالى: ﴿ وَأَنْبَتُ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ ، والنتائج من قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ يَنْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ (١) ﴿ وَلَكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُو الْحَقِّ ﴾ أي إلى قوله: ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ يَنْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ (١) [الحج: ١-٧]

وهذا النوع من البديع نسبت تسميــته إلى الجاحظ، وزعم ابن المعتز أنه لا يوجد في الكتاب العزيز - وهو محشو منه (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) راجع تحرير التحبير (١١٩).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (١١٩).

#### المشاكلة

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ، قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِيَ بِحَقَ ، إِنَ كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكِ ، إِنَّكَ أَنتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ ﴿ آلَ ﴾ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكِ ، إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ الْغُيُوبِ ﴿ آلَ المائدة]

\* \* \*

أطلقت «النفس» في الآيـة الكريمة على ذات الله - سبحانه - لـوقوعها في صحبة «نفسي» المراد بها عيسى - عليه السلام- ، ولمشاكلة تلك اللفظة.

ومثل هذا اللون من البديع يسمى «المشاكلة».

وهي ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته.

واللفسظ المشاكلُ به «نفسى» موجود في الآية الكريمة، لذلك تسمى المشاكلة في الآية (تحقيقية).

وقد تكون الألفاظ المشاكلُ بها غير موجودة، وإنما تفهم من السياق، وحينئذ تسمى المشاكلة (تقديرية)، كقوله تعالى خطابا لأهل الكتاب:

ف «صبغة الله» مصدر مؤكد لمضمون قوله: «آمنا بالله»، والمعنى: تطهير الله، إذ الإيمان مطهر لنفوس المؤمنين، والأصل فيه أن النصارى كانوا يغمسون أولادهم في ماء أصفر يسمونه «المعمودية» ويقولون على زعمهم أن الولد صار

المربغ بهغل

بذلك نصرانيا حقا، فأمر الله المؤمنين أن يقولوا: صبغنا الله بالإيمان صبغته، ولم نصبغ صبغتكم أيها النصارى.

فلفظ «صبغة الله» قد وضع موضع» «تطهير الله» لوقوعه في صحبة صبغة النصارى (تقديرا) لا تحقيقا، لأن (الصبغ) ليس مذكورا في كلام النصارى، لكن لما كان غمس أولادهم في الماء الأصفر يستحق أن يسمى صبغا، وإن لم يتكلموا بذلك حين الغمس، وكانت الآية منزلة في سبب ذلك الفعل، صار كأن لفظ الصبغ مذكور.

ومن قبيل المشاكلة التحقيقية قول تعالى: ﴿ وَجَزَاءُ سَيِّئَةً سَيِّئَةً مَتْلُهَا ﴾ [الشورى: ٤٠]

فقد سمى جزاء السيئة «سيئة» لتشاكل بها لفظ «السيئة» السابق، وفي هذا الأسلوب ما يؤدى إلى التنفير من فعلها حيث إن الجزاء على السيئة سيكون شديدا لا تقل شدته عن الأثر السيئ الذي يترتب على اقتراف المعاصى والسيئات.

واستخدام لفظ (السيئة) في الجزاء عليها من قبيل «المجاز المرسل» لعلاقة السببية، وقد ساهمت المشاكلة مع المجاز المرسل في جمال الأسلوب وسمو بلاغته.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللَّهِ عَلَيْ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ ، أَوْ يَقْتُلُوكَ ، أَوْ يَقْتُلُوكَ ، أَوْ يَعْدُو مَنْ مُورِّ مِنَ مُكْرُ وَيَمْكُرُ اللَّهُ ، وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴿ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَهُم «مكرًا» ليشاكل مكر الكفار، زيادة في روعتهم، ومبالغة في تعنيفهم، وأن الجزاء سيكون في غاية الشدة، وفيه مجاز مرسل لعلاقة السببية أيضا.

وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبًا فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينٍ وَشِمَالٍ (١) كُلُوا

<sup>(</sup>۱) عن يمين وشمال: البستانين عن يمين، وشمال: مسكن كل واحد منهم، العرم: المطر الشديد، أكل: الشمر، الخمط: كل شجر ذى شوك، الأثل: شجر عظيم لا ثمر له، والأثمل والسدر معطوفًان على (أكل) (الكشاف جـ٣/ ٤٥٥).



مِن رَزْقِ رَبِكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبِ غَفُورٌ ﴿ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُم بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْءٍ مِن سَدْرٍ قَلِيلٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَن سَدْرٍ قَلِيلٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَن سَدْرٍ قَلِيلٍ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ مِن مِنْ مِن مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلّ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلّ

فتسمية السبدل - وهو بديل سَيِّء - جنتين من قبيل المساكلة، وفيه ضرب من التهكم.

وقوله ﷺ: ﴿إِن الله لا يمَلُّ حتَّى تَمَلُّوا ﴾ فالله تعالى لا يـوصف بالملل ، ولكن نسب الملل إليـه مشاكلة لملل عباده ، والمعنـى أن الله لا يقطع ثوابه حتى تملوا مسألته وعبادته .

ومنها ابن الرقعمق (ت٣٩٩هـ) وقد كان له إخوان أربعة، وكان ينادمهم أيام الأستاذ كافور الإخـشيدى، فجاء رسولهم إليه وقد كـان اليوم باردا، ولم يكن له كسوة تحصنه من البرد، فقال الرسول له: إخوانك يقرئونك السلام ويقولون لك: قد اصطبحنا اليوم، وذبحنا شاة سمينة، فاشته علينا ما نطبخ لـك منها، فكتب إليهم:

إخوانُنَا قصدوا الصَّبوح بسُحرة فأتَى رسولُهم إلى خُصوصا قالوا الْتَرَحْ شيئًا نُجِدْ لك طبخة قلتُ: اطبخوا لي جُبّة وقميصًا

فذهب الرسول بالرسالة وعاد ومعه أربع خلع، وأربع صرر في كل صرة عشرة دنانير، فلبس إحدى الخلع وذهب إليهم.

فقد وضع الشاعر كلمة «اطبخوا لى» مكان «خيطوا لى» ليشاكل بها لفظ «الطبخ» السابق.



وقوله الآخر:

قالوا: اتَّخِذْ دُهُنَّا لَقَلْبِك يُشْفِهِ قَلْتُ: ادهنوهُ بِخَدِّها المتَورَّدِ فقد وضع «ادهنوه» مكان «متعوه» لمشاكلة «دهنًا» السابق.

\* \*

ولا شك أن بلاغة المشاكلة تكمن في جمال في العبارة، وسمو في البلاغة، فالناظر يتوهم أن المعنى الثاني هو عين الأول، فإذا أدام النظر، وحقق الفكر، علم أنه غيره، فيكون ذلك سببا لا ستقراره في الذهن، ورسوخه في الفهم، فيكون أدعى للثبوت وعدم التَّفلُت.

\* \* \*

### تجاهل العارف

قال تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ ﴿ ۞ قَالَ هِيَ عَصَايَ ، أَتَوَكَّأُ عَلَيْهَا ، وَلَيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ۞ ﴾ [طه].

\* \* \*

الله سبحانه وتعالى عليم بكل شيء، فهو يعرف أن الذى بيد موسى هى عصا، وإذا كان عارفا لما بيده، فلماذا السؤال؟

وجه الله تعالى السؤال لغرض بلاغى: وهو التنبيه والتأنيس ورفع الهيبة، فساق هذا الشيء المعلوم مساق غيره لنكتة وغرض.

وهذا اللون من البديع سمى: تجاهل العارف. ولورود هذا اللون فى القرآن الكريم سماه السكاكى (١) - تأدبا - سوق المعلوم مساق غيره، والحق ما صنع السكاكى، وإن لم يغير من جوهر المعنى المراد بتسميته «تجاهل العارف» شيئا من حيث الواقع.

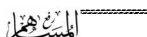
وقد عرفوه: بأنه سوق المعلوم مساق غيره، لنكتة.

ومن الأسرار والنكات الباعثة على سوق المعلوم مساق غيره:

١ - التحقير: كقوله تعالى في حق النبي ﷺ حكاية عن الكفار:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبِّنُكُمْ إِذَا مُزِقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقَ ، إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴿ ﴾ [سبأ]، فهــم يعنون بـ «رجل» محمدا ﷺ وكأنهم لم يكونوا يعرفون عنه شيئا سوى أنه رجلٌ ما، وهو عندهم أوضح من الشمس.

٢- التقرير: كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ، أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّخِذُونِي وَأُمْيَيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ [المائدة: ١١٦].



<sup>(</sup>١) المفتاح (٢٠٢).

وقوله تعالى على لسان قوم إبراهيم: ﴿ قَالُوا أَأَنتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآلِهَتِنَا يَا إِبْرَاهِيمُ ﴿ إِنَّ ﴾ [الأنبياء]. وهذان الموضعان خرجا مخرج التقرير (١).

٣- التعريض: كقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ ،
 وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴿ قَلَىٰ ﴾ [سبأ].

فالله ورسوله أعلم مِمَّن هو على الهدى، ولكنه ساق الكلام على هذا النحو للتعريض بعدم هداهم.

وهناك فائدة أخرى وهى أنه جىء بهذا الكلام على هذا الوجه من الإبهام ليكون سببا فى بعث المشركين على التدبر والتأمل فى حال أنفسهم وحال النبى والمؤمنين، حتى إذا أمعنوا النظر علموا أنهم على ضلالة، فيبعثهم ذلك على الاهتداء بالإسلام.

٤- التوبيخ: ومنه قول ليلى بنت طريف الشيبانــى فى رثاء أخيها حينما قتله
 يزيد بن مزيد الشيبانى فى خلافة هارون الرشيد:

أيا شجَرَ الخابُور مالك مُورقًا كأنَّك لمْ تَجزَعْ على ابن طريف

فليلى تعلم أن شجر هذا النهر لا يجنع، لأن الجزع لا يكون إلا من العقلاء، لكنها تجاهلت ذلك فأظهرت الشجر بمظهر العاقل وأن الواجب عليه الجزع فيلذبل ولا يورق، فَلَمّا أورق اتَّجَهتُ إليه باللوم والتعنيف. . . وإذا كان الشجر يلام على عدم الجزع، فغيره من العقلاء أولى.

٥- المبالغة في المدح: كقول البحترى يمدح الفتح بن خاقان:

أَلْمَعُ بِرْقِ سَرَى أَمْ ضَوءُ مِصْبَاحٍ أَمْ ابتسامتُهَا بَالمَنْظَرِ الضَّاحِي (٢)؟ فالشاعر يعلم أن الله فهر إنما هو ابتسامتها، لكنه تجاهل، وتظاهر بأنه

<sup>(</sup>١) تحرير التحبير (١٣٦).

<sup>(</sup>٢) سرى: ظهر ليلا، المنظر: يراد به الوجه أو الفم، الضاحى: الظاهر.

التبس عليه الأمر فلم يدر، هل هذا اللمعان المشاهد من ثغرها عند ابتسامتها: لمع برق سرى، أم ضوء مصباح، أم ضوء ابتسامتها؟، وفي ذلك إظهار لمفاتنها مبالغة في المدح.

ومثله قول الشاعر:

بَدَا فسراع فُــوَادى حُــسْنُ صــورتهِ فقلتُ: هلْ مَلِكٌ ذا الشخصُ، أم مَلَكُ؟

٦- المبالغة في الذم: كقول زهير بن أبي سلمي:

وما أَذْرى وسوف إِخالُ أَذْرى ﴿ أَقْسُومُ آلُ حِسْمُ نَا مُ نِسْسَاءُ ؟ (١)

فزهير يعلم أن آل حصن رجال، لكنه تجاهل وتظاهر بـأن ذلك قد التبس عليه فلم يَدر، أهم رجال أم نساء؟ وسيعلم ذلك في المستقبل البعيد، فهو يعنى أنهم لضعفهم، وقلة جدواهم، قد التبسوا عليه بالنساء.

٧- التدله في الحب: كقول الشاعر:

بالله يا ظَبِيَاتِ القَاعِ قُلْنَ لَنَا لَيْلاى مَنْكُنَّ أَمْ لَيلَى مِن البَشَرِ؟(٢)

فالشاعر يعلم أن ليلى من البشر، لكنه تجاهل ذلك وتظاهر بأنه لا يدرى، وليؤكد ذلك التجاهل توجه بسؤاله إلى الظبيات، وهو يرمى من وراء ذلك إلى الترجمة عن ذهوله، ومدى سيطرة حبها عليه، حتى أفقدته صوابه، وحتى أصبح لا يدرى أهى إنسانة من بنات حواء، أم هى ظبى من الظباء؟

ويمكن أن يَدخل في هـذا الباب كل صور الاستفهام غير الحقيقي، مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللّهِ، قَالَ سُبْحَانَكَ ، مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ ، إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتَهُ ، تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ، إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُّوبِ ﴿ لَاللَّهِ ﴾ [المائدة].



<sup>(</sup>١) قوم: المراد هنا رجال فقط بدليل قوله: أم نساء، وقد يطلق على ما يشمل الرجال والنساء.

<sup>(</sup>٢) القاع: المستوى من الأرض.

فقـد أجاب عيســى - عليه الســـلام - بالنفى، والله يعلــم ذلك. وفى هذا الأسلوب ما يظهر بوضــوح تبرئة عيسى - عليه السلام - ممــا نسب إليه، وإقامة الحجة على من يعتقد ذلك.

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ ، قَالُوا لا عِلْمَ لَنَا ، إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴿ يَهُ ﴾ [المائدة].

فسؤال الله الرسل يوم القيامة عما أجيبوا به ممن أرسلوا إليهم - وهو أعلم بذلك منهم - مما يدل على أهوال ذلك اليوم لدرجة أنهم - وهم رسل - يذهلون عن أخص أعمالهم.

وقوله سبحانه: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ، أَسْتَكْبَرْتَ ، أَ أَمْ كُنتَ منَ الْعَالِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [ص].

فسبب امتناع إبـليس عن السجـود لآدم معروف لله سـبحانـه، ولكن هذا الأسلوب تسجيل على إبليس بالمعصية، ليجيب بما أجاب به فيستحق الجزاء.

\* \* \*

# تأكيد المدح بما يشبه الذم

قال تعالى يحكى مقالة سحرة فسرعون له لما آمنوا بموسى - عليه السلام - ﴿ وَمَا تَنقَمُ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَنًا بآيَات رَبَّنَا لَمَّا جَاءَتْنَا ﴾ [الأعراف: ١٢٦].

\* \* \*

سحرة فرعون يقولون: وما تعيب علينا يا فرعون إلا أسس المناقب، ودعائم المفاخر، وأصول النجاة، وهو الإيمان بآيات الله، إن كان الإيمان بالله عيبا، وكون الإيمان عيبا محال، فيكون ثبوت العيب منهم محالا، فنرى في الآية صفة ذم منفية، استثنى منها صفة مدح، وهذا المستثنى معمول للفعل الذي فيه معنى الذم – على الاستثناء المفرغ –.

وهذا اللون البلاغي يسمى «تأكيد المدح بما يشبه الذم».

وهو نوعان:

**الأول**: أن يستثنى من صفة ذم منفية صفة مدح، بتقدير دخول صفة المدح المستثناة في صفة الذم المنفية، كقول النابغة:

ولا عيب فيهم غير أنَّ سُيوفُهم بِهِنَّ فُلُولٌ مِن قراعِ الكتائب(١)

فالعيب صفة ذم منفية، استثنى منها صفة مدح، وهي أن سيوفهم ذات فلول إن كانت عيبا، وكون الشجاعة عيبا محال، فيكون ثبوت العيب لهم محالا.

وفي هذا الأسلوب تأكيد للدعوى من وجهين:

۱- أنه كدعوى أقيم عليها الدليل والبرهان، وكأنه استدل على نفى العيب عنهم بتعليق وجوده على وجود ما لا يكون، وما لا يتحقق بحال من الأحوال.

<sup>(</sup>١) فلول: جمع فل وهو الثلمة والكسر في حد السيف. القراع: المقارعة بالسيوف، الكتائب: جمع كتيبة وهي الجيش أو القطعة منه.



۲- أن الأصل في مطلق الاستثناء الاتصال، أى يكون المستثنى منه بحيث يدخل فيه المستثنى، فإذا تلفظ المتكلم بأداة الاستثناء دار في خلد السامع - قبل النطق بما بعدها - أن الآتى مستثنى من المدح السابق، وأنه يريد إثبات شيء من الذم، وهذا ذم، فإذا أتت بعدها صفة مدح تأكد المدح لكونه مدحا على مدح، ولسكونه مشعرا بأنه لما لم يجد صفة ذم يستثنيها، اضطر إلى استثناء صفة المدح، وتحويل الاستثناء من الاتصال الذي كان مترقبا إلى الانقطاع الذي لم يكن مترقبا.

ومن هنا كان ذلك الأسلوب: «تأكيد المدح بما يشبه الذم» أبهى وأفخم أنواع المدح، «ولعل السر النفسى لذلك فيما يظهر: هو ما في هذا الأسلوب من معنى المباغتة والمفاجأة التي تكسبه طرافة وتثير حوله تنبها»(١).

ومثله قول ابن نباتة:

ولا عيب فيها غير سحر جُفُونها واحبب بها سَحّارةً حين تسحّرُ وفي القمة من هـذا قول الله تعالى: ﴿لا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغْوًا وَلا تَأْثِيمًا ﴿نَهُ لِيهَا لَغُوا وَلا تَأْثِيمًا ﴿نَهُ قِيلاً سَلامًا سَلامًا ﴿نَهُ ﴾ [الواقعة]، فما قبل "إلا" نفى لـصفة اللغو والتأثيم، وما بعدها إثبات للسلام، وكلاهما مدح.

ومن هذا النوع من حيث الأفضلية والقوة صورة أخرى: وهم أن يؤتى بمستثنى فيه معنى المدح معمولا لفعل فيه معنى الذم - ويمكون الاستثناء حينئذ مفرغا(٢) كقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسقُونَ ﴿ 5 ﴾ [المائدة].

<sup>(</sup>٢) سمى بذلك، لأن العامل الذى فيه معنى الذم والمتقدم على أداة الاستثناء قد تضرغ للعمل فيها بعد أداة الاستثناء وهو هنا المستثنى الذى فيه معنى المدح - وهذه الصورة من حيث كونها مستثنى مفرغا هى التى جعلتها مخالفة للصورة السابقة، وإن كانت من حيث الافضلية والقوة مساوية لها.



<sup>(</sup>١) مناهج تجديد.

إذ المعنى: ما تعيبون منا يا أهل الكتاب إلا أسس المناقب، ودعائم المفاخر، وأصول النجاة، وهو الإيمان بالله، وما أنزل من القرآن، وما أنزل من الكتب السابقة.

وكذلك الآية السابقة: ﴿ وَمَا تِنقِمُ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَنًا بِآيَاتِ رَبِّنَا لَمَّا جَاءَتْنَا ﴾ [الأعراف: ١٢٦]

الثانى: وهو أن يثبت لشىء صفة مدح، وتُعقّب بأداة استثناء تليها صفة مدح أخرى.

وذلك نحو قول الرسول على الفصح العرب بيد أنى من قريش»، فالرسول على وصف نفسه بصفة من صفات الكمال وهى الأفصحية، فالإتيان بأداة الاستثناء بعدها مشعر بأنه أراد إثبات وصف بعدها مخالف لما قبلها، فلما أثبت أنه من قريش، وقريش أفصح العرب، كان ذلك تأكيدا للمدح باسلوب ألف الناس سماعه في الذم.

ومثله قول النابغة الجعدى:

فتًى كَمُلتُ أَخِلاقُه غَيْرَ أنَّه جَوادٌ فما يُبْقِي من المال باقيا

وهذا النوع أقل من الأول في الجمال والحسن؛ لأنه أفاد التأكيد من جهة واحدة، وهي أن ذكر أداة الاستثناء قبل ذكر المستثنى يوهم إخراج شيء مما قبلها، فإذا ذكر بعد الأداة صفة مدح أخرى جاء التأكيد، ولا يفيد التأكيد من جهة أنه كدعوى الشيء بالبرهان والدليل، كما في النوع الأول.

وذلك لأن مبنى الضرب الأول على اعتبار أن الأصل فى الاستثناء الاتصال، بخلاف هذا الضرب فإن مبناه على اعتبار أن الأصل فى الاستثناء الانقطاع، فتقدير الاتصال هنا غير ممكن، لعدم عموم الصفة الواقعة قبل الأداة، فلا يتصور شمولها لما بعدها، بخلاف الضرب الأول فإن تقدير دخول ما بعد الأداة فيما قبلها ممكن، لكونه من الصفات العامة، نحو «ولاعيب...».



والاستدراك بـ الكن عجرى مجرى الاستثناء في «تأكيد المدح بما يـشبه الذم»، وذلك كقول بديع الزمان الهمذاني يمدح:

هو السِدْرُ إلا أنَّهُ السِحرُ زاخرا سورى أنَّه الضَّرِعَامُ، لكنَّه الوَبْلُ<sup>(١)</sup>

فلفظ «لكن» تفيد ما أفادته «إلا»، و«سوى»؛ وذلك لأن أداة الاستثناء في باب «تأكيد المدح بما يشبه الذم» بمعنى «لكن»؛ لأن الاستثناء منقطع.

فالاستثناءان الأولان والاستدراك بهلكن ، من قبيل الضرب الشانى ؛ لأنه أثبت أولا فى كل منها صفة مدح ، ثم عقبها بأداة استثناء ، تلتها صفة مدح أخرى ، ويكون التأكيد من الوجه الثانى فقط .

### تأكيد الذم بما يشبه المدح

وهو نوعان:

١- أن يستثنى من صفة مدح منفية عن الشيء صفة ذم، بتقدير دخول صفة
 الذم المستثناة في صفة المدح المنفية. كقول الشاعر:

فإنَّ من لامني لا خير فيه سوى وصْفِي لـه بأخَسِّ النَّاسِ كُلِّهمُ فالمعنى: أنه لا خير فيه سوى أنه أخس الـناس، إن كانت تلك الصفة خيرا، وكون الأخسية خيرا محال، فيكون ثبوت الخير محالا.

والتأكيد فيه من وجهين:

- (۱) أنه كدعـوى الشيء بالبـينة والبرهان، لـتعلق ثبـوت الخيريـة له على المحال، وهو كون الأخسية خيرا.
- (ب) أن الأصل فيما بعد أداة الاستثناء مخالفته لما قبلها، ونفى صفة المدح ذم، فإذا أثبت صفة ذم بعد أداة الاستثناء جاء التأكيد على الوجه الثاني.

<sup>(</sup>١) الزاخر: المرتفع. الضرغام: الاسد، الوبل: المطر الغزير.





٢- أن يثبت للشيء صفة ذم، وتُعقب بأداة استثناء تليها صفة ذم آخرى،
 نحو: فلان متعطل إلا أنه منافق. والتأكيد فيه من وجه واحد - وهو الثاني فقط.

ومنه قوله تعالى فى وصف المنافقين: ﴿ يَحْلَفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا ، وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ اللَّهُ كَلَمَةَ الْكُفْرِ ، وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلامِهِمْ ، وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا ، وَمَا نَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَصْلِهِ ﴾ [التوبة: ٧٤].

فهؤلاء المنافقون الذين اقترفوا تـلك الجرائم، ما أنكروا وما عابوا لعلة من العلل إلا لإغناء الله إياهم، فلقد كانوا حـينما قدم رسول الله ﷺ إلى المدينة في غاية من ضنك العيش، لا يركبون الخيل، ولا يحوزون الغنيمة، فأثروا بالغنائم.

والإغناء من شأنه أن يكون صفة مدح، لكنه مع هؤلاء صفة ذم؛ لأنه اقترن بالنكران والجحود، ولا شك أن الإغناء مع النكران والجحود يدل على طبع ردىء وخسة، وهذا من صفات الذم، فلما استثنى ذلك من قوله: "وما نقموا" تأكد الذم على وجه أبلغ، إذ المقام يقتضى التنفير من صفات المنافقين وشدة التحذير من مكرهم.

### اللف والنشر

قال تعالى: ﴿ وَمِن رَّحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ ، وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضُلُّه ﴾ [القصص: ٧٣].

الآية السابقة واردة في سياق تعدد النعم والمن على العباد بفضائله سبحانه، وقد ذكرت الليل والنهار - على جهة التفصيل والتوضيح بواو العطف - ثم أضافت إلى كلِّ ما يليق به، فأضافت إلى اللـيل السكون؛ لأن فيه النوم والراحة، وإلى النهار ابتغاء الرزق والسعى في الكسب.

فالآية ذكرت متعددا - على جهة التفصيل - ثم ذكرت ما لكل من آحاده من غير تعيين، اتكالا على أن السامع يَرُدُّ إلى كل ما يليق به، لوضوح الحال. وهذا اللون البديع يسمى «اللف والنشر».

وهو: ذكر متعدد، ثم ذكر ما لكل من آحاده من غير تعيين، اتكالا على أن السامع يَرُدُ إلى كُلِّ ما يليق به.

والمفصل هذا قد يكون مرتبا كالآية السابقة، ومثلها قول ابن الرومي:

آراؤْكُم ووجُوهُكُم وسُيُوفُكُم في العادثات إذا دَجَوْن نُبجومُ فيها معالمُ للهدَى ومصابحٌ تجلو الدُّجَى والأخرياتُ رُجومُ(١)

<sup>(</sup>١) دجون: أظلمن على الاستعارة، وضمير الواو للحادثات، المعالم: جمع معلم وهو ما يستدل على الطريسة، وهذا يرجع إلى الآراء، المصابح: جمع مصباح، والدجى: جمع دجية وهي الظلمة، وهذا يرجع إلى الوجوه، الرجوم: الشهب، وهذا يرجع إلى السيوف.



وقد يكون غير مرتب، كقوله تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَن قَالُوا رَبَّنَا اغْفَرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ، وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا ، وَتَبَتْ أَقْدَامَنَا ، وَانصُرْنَا عَلَى الْقَومِ الْكَافرِينَ ﴿ يَكَا لَهُ ثَالَهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدَّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الآخِرَةِ ﴾ وَاللَّهُ يُحبُّ الْمُحْسنينَ ﴿ يَكَالُهُ ﴾ [آل عمران].

فقد جمع أتباع الرسل فى دعائهم عند لقاء العدو بين أسباب الفوز فى الدنيا والآخرة. وقد ذكر تعالى دعاءهم على سبيل التفصيل، ثم ذكر الإجابة من غير تعيين، وقدم ثواب الدنيا مع تأخره فى الدعاء لما كان المقام مقام القتال والنفوس متطلعة إلى النصر، وخصص ثواب الآخرة دون ثواب الدنيا بالحسن؛ للإيذان بفضله ومزيته، وأنه المعتد به عند الله(1).

وكقول ابن حيوس:

وغَـزَالٌ،لحظًا ، وقَـدًّا، ورِدْفـا(٢)

ومثله قول الفرردق:

طريد دم، أو حاملا ثقل مَغرم وراءك شزرا بالوشيج المقوم (٣)

لقد خُنْتَ قـومًا لو لـجأَتَ إِليـهمُ لأَلَفَيْت فيـهم مُعطيًـا أَو مُعطَـاعنًا

كيف أَسْلُو وأنت حقْفٌ وغُصْنٌ "

والمتعدد قد يكون مجملا، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ ، تلْكَ أَمَانيُّهُمْ ... ﴾ [البقرة: ١١١].

تفسير أبى السعود (٢٨١).

<sup>(</sup>٢) الحقف: مجتمع الرمل إذا عظم واستدار ، الردف: العجيزة ، وهو يرجع إلى تشبيهها بالحقف، والقد ، يرجع إلى تشبيهها بالغضن، واللحظ ، يرجع إلى تشبيهها بالغزال، وهذا على غير ترتيب اللف.

<sup>(</sup>٣) الخطاب في قوله: خنت، لهبيرة بن ضمضم وهو يهجوه لقتله القعقاع بن عوف. طريد دم: كناية عن كونه قاتلا، الشقل: الحمل الثقيل، المغرم: المصدر ميمي، والمراد: أنه يحمل مالا فوق طاقته في صلح أو نحوه، شزرا: مصدر شزر بمعنى طعنة عن يمينه وشماله، والوشيج: شجر الرماح، المقوم: المثقف، معطيا: يرجع إلى كونه حاملا، مطاعنا: يرجع إلى كونه طريدا، على غير ترتيب اللف.

فالضمير في «قالوا» لأهل الكتاب من اليهود والنصارى كليهما، والمعنى وقالت اليهود: لن يدخل الجنة إلا من كان هودا، وقالت النصارى: لن يدخل الجنة إلا من كان نصارى، فَلَفَّ بين القولين - بقوله: قالوا، والأصل: وقالت اليهود، وقالت النصارى؛ ثقة بأن السامع يرد إلى كل فريق قوله، لما علم من التعادى بين الفريقين، وتضليل كل واحد منهما لصاحبه.

وعلى هذا فيكون التعريف الجامع:

ذكر متعدد - على جهة التفسيل، أو الإجمال - ثم ذكر ما لكل من آحاده من غير تعيين.

\* \* 4

## صحة الأقسام(١)

يقول تبارك وتعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الرعد: ١٢].

\* \* \*

بالتأمل في الآية الكريمة نرى أنه ليس في رؤية البرق إلا الخوف من الصواعق، والطمع في الأمطار، ولا ثالث لهذين القسمين، وقد استوفت الآية أقسام المعنى الذي هو آخذ فيه بحيث لا يغادر منه شيئا.

وهذا اللون من البديع يسمى: صحة الأقسام.

وعرفوه: بأنه: عبارة عن استيفاء المتكلم أقسام المعنى الذي هو آخذ فيه بحيث لا يغادر منه شيئا.

ومن لطيف ما وقع فى هذه الآية من البلاغة: تقديم الخوف على الطمع، إذ كانت الصواعق تقع من أول برقة، ولا يحصل المطر إلا بعد توافر البرقات، فإن تواترها لا يكاد يكذّب، ولهذا كانت العرب تعد سبعين برقة وتنتجع، فلا تخطئ الغيث والكلا، وإلى هذا أشار المتنبى بقوله:

وقد أردُ المياه بغير هاد سورَى عددًى لها بَرْق الغمام

فلما كان الأمر المخوف من البرق يقع من أول برقة، أتى ذكر الخوف فى الآية الكريسة مقدما أولا، ولما كان الأمر المطمع إنما يقع من البرق ناسخا للخوف، لمجىء الفرج بعد الشدة، والميسرة بعد الأمر المخوف، أتى ذكر الطمع فى الآية الكريسمة ثانيا، وليكون الطمع بعد الحزن رحمة من الله - سبحانه - بخلقه، وبشرى بحسن العاقبة لعباده.

ومن صحة الأقسام قوله تعالى:

﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ اللَّهَ فَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران].



<sup>(</sup>١) انظر تحرير التحبير (١٧٣، ٥٨٥).

فلم يترك سبحانه قسما من أقسام الهيئات حتى أتى به.

وكذلك قوله: ﴿ وَإِذَا مَسُّ الإِنسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا ﴾ وكذلك قوله: ﴿ وَإِذَا مَسُّ الإِنسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا ﴾

وقد وقعت بين ترتيب الآيتين مغايرة أوجبتها البلاغة، فتضمن الكلام بها الائتلاف، وذلك أن الذّكر يبجب فيه تقديم القيام؛ لأن المراد به الصلاة - والله أعلم - والقيام واجب فيها للمستطيع، والقعود بعده عند العجز عن المقيام، والاضطجاع عند العجز عن القعود.

والضر يجب فيه تقديم الاضطجاع، وإذا زال بعض الضر قعد المضطجع، وإذا زال كل الضر قام القاعد فدعا، لتتم الصحة، وتكتمل القوة، ويحصل التصرف.

فحصل حسن الترتيب، وائتلاف الألفاظ بمعانيها، وترجح مجيء ﴿أُو على مجيء «الواو»، لما تدل عليه من تعدد المضطرين دون الواو.

ومثله قوله تعالى:

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ، يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ، يَهَبُ لِمَن يَشَاءُ ، إِنَاثًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الذُّكُورَ ﴿ لَيْكَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ، يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ الذُّكُورَ ﴿ لَيْكَ اللَّهُ عَقِيمًا . . . ﴾

[الشورى: ٤٩، ٥٠]

فالله تعالى إما أن يفرد العبد بهبة الإناث، أو بهبة الذكور، أو يجمعهما له، أو لا يهبه شيئا.

وقد وقعت صحة الأقسام في هذه الآية على ترتيب البلاغة، وهي الانتقال من الأدنى إلى الأعلى، فقدم هبة الإناث، ثم هبة الذكور، ثم هبة الإناث والذكور، وجاءت كل أقسام العطية بلفظ الهبة، وأفرد معنى الحرمان بالتأخر؛ لأن إفضاله على عباده أهم من حرمانه إياهم، وتقديم الأهم أولى.



وقال في معنى الحرمان: «ويجعل» عادلا عن لفظ الهبة، لتأتى الألفاظ ملائمة للمعانى، قياسا على قوله تعالى: ﴿أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ ﴿ اللَّهُ أَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ مَا تَحْرُثُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا تَحْرُثُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

فأتى لفظ العطاء بلفظ «الزرع»، ومعنى الحرمان بلفظ «الجعل».

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مَّنْهُم مُعْرِضُونَ ﴿ فَيَ وَإِن يَكُن لِّهُمُ الْحَقُّ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُذْعَنِينَ ﴿ فَيَ أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ أَمِ ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ ﴾ [النور].

فاتفق في هذه الآية صحة الأقسام؛ لأنه لم يبق بعد قوله: ﴿أَفَى قلوبهم مرض ﴾، إلى قوله: ﴿أَن يحيف الله عليهم ورسوله ﴾، قسمًا من هذا المعنى حتى ذكره؛ لأن المرض عبارة عن إبطان الكفر، والريبة: الشك والتردد، وذكر الخوف من الحيف. تلك هي جميع الأقسام التي هي أسباب القعود عن الإجابة لحكم الله ورسوله.

وقد اجتمع في هذه الآية فضلا عن صحة التقسيم:

١- نزاهة ألفاظ الهجاء من الفحش.

٢- وصف الله ورسول بالعدل مدمجا في الإيخال الذي وقع في فاصلة
 الآية، فإن ملزوم قوله تعالى: ﴿ بل أولئك هم الظالمون ﴾ ، وصفه ورسوله بالعدل.

وفى السنة من صحة الأقسام قول رسول الله ﷺ: «ليس لك من مالك إلا ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت، أو تصدقت فأمضيت، ولا رابع لهذه الأقسام.

وسمع عمر قول زهير بن أبي سلمي:

فإن الحق مقطعه ثلاث يمسين أو نِفَارٌ أو جِلاء (١)

<sup>(</sup>١) النفار: بكسر النون أن يرفعوا أمرهم إلى حاكم يحكم بينهم. والجلاء - بالكسر كشف الأمر بالبينة.



فجعل يردد البيت من التعجب.

وأنشدوه قصيدة عبدة بن الطبيب، فلما بلغ المنشد إلى قول الشاعر:

والمرء ساع لأمر ليس يُدركُه والعَيشُ شُحٌ وإشفاق وتأميل

قال عمر متعجبا: «والعيش شح وإشفاق وتأميل»، يُعَجَّبُهم من حسن ما
قسم وفصل.

ومن صحة الأقسام: ذكر متعدد ثم إضافة ما لكل على التعيين، كقوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتُ ثَمُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ ﴿ فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ﴿ وَأَمَّا عَادٌ عَالَى اللَّاعِيةِ مَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴿ فَ اللَّاعَةِ ].

ومنه قول الشاعر:

ولا يُقيمُ على ضيم يُرادُبِهِ إلا الأذَلاَن: عَيْسرُ الحَى والوتدُ هذا على الخَسف مَرْبُوطٌ برُمَّته وذَا يُشَجُ فلا يَسرُثِى له أحد فقد أضاف إلى «عير الحي» وهو الحمار الوحشي أو الأهلى - الربط على الخسف والذل، وإلى الوتد الشج.

ومن صحة الأقسام: ذكر أحوال الشيء منضافا إلى كل حال منها ما يليق بها، كقول الشاعر:

بدت قمرا، ومالت خُوط بَان وفاحت عنبرا، ورنت غرالا وقول على - رضى الله عنه -: أحسن إلى من شئت تكن أميره، واستغن عمن شئت تكن نظيره، واحتج إلى من شئت تكن أسيره.

\* \* \*

فإذا لم يوف المتكلم الأقسام، أو دخل بعضها في بعض، أو كرر بعضها كان التقسيم رديئًا. فمن الأول قول جرير يهجو بني حنيفة:



صارت عنيفة أثلاثًا، فنلشهم من العبيد، وثلث من مواليها فإن جريرا لم يذكر القسم الثالث.

ويحكى أن رجلا من بني حنيفة سُئل من أي قسم أنت؟.

قال: من القسم الملغى ذكره.

ومن الثانى قــول بعضهم يصف قوما بعــد معركة: فمن بين جــريح مضرَّج بدمائه، وهارب يلتفت إلى ورائه.

فهـذا التقـسيم فـاسد؛ لأن الجريـح قد يكون هـاربا، والهارب قـد يكون جريحا، ولو قال: (فمن بين قتيل مضرج بدمائه) لصح التقسيم.

ومنه قول جميل بن معمر يخاطب بثينة صاحبته:

لو كان فى قلبى كفَدْرِ قُلامَةِ ظُفْرِ وصلتُك، أو أتَسْكِ رسَائلِى فإتيان الرسائل داخل فى السوصل، ولو قال بدلا من «وصلتك» «لزرتك» لصح المعنى مع استقامة وزن البيت.

ومن الثالث قول الأشجعي:

ومن المعنى مولى المسابعي . فيما برحت تُومى إلى بطرفها وتومض أحيانا إذا خَصْمها غَفَل لأن «تومى بطرفها» و«تومض» بمعنى واحد.

...

## الجمع

قد يجمع المتكلم بين أمرين مضتلفين أو أكشر في حكم واحد، كـقوله تعالى: ﴿ الْمَالُ وَالْبُنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [الكهف: ٤٦]، فقد جمع بين المال والبنين في كونهما زينة الحياة الدنيا، فهذا يسمى «الجمع».

ومثله قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ ، وَالمَيْسِرُ ، وَالأَنصَابُ ، وَالأَزْلامُ ، رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ، فَاجْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ فَ ﴾ [المائدة]، فقد جمعت هذه السرذائل التي تفسد العقل ، وتصد عن ذكر الله ، وحكم عليها بأنها رجس من عمل الشيطان.

ومن الجمع قول الشاعر:

إِن السّباب والفراغ والجِدة مفسدة للمرء أَى مُفسدة فقد جمع الثلاثة في كونها مفسدة ومضرة:

ومثله قول الآخر:

آراؤُه وعطاياه ونعسستسنه وعفوه رحمة للناس كلهُم أ التفريق

وقد يقصد المتكلم إلى نوعين مندرجين تحت جنس واحد فيوقع بينهما تباينا، كقول الشاعر:

منْ قَاس جدُواك بالخمام فَما أَنْصَفَ في الحكم بين شَكْلَيْنِ أَنْتَ إِذَا جُدْتَ ضَاحَكُ أَبِدًا وهو إِذَا جَادَ دامع العَيْنُ (١) فهذا اللون مما يسمى «التفريق»، ومثله قول الآخر:



<sup>(</sup>١) الجدوى: العطية - الشكلان: تثنية شكل وهو المثْل، وقد فرق بين الجَدْويَن.

ما نوالُ الغمامِ وقت ربيع كنوال الأميرِ يوم سَنَحاء فنوالُ الأميرِ يوم سَنَحاء فنوالُ الغَمامِ قطرةُ ماءِ (١)

### الجمع مع التفريق

وقد يجمع المتكلم بين شيئين في معنى ويفرق بين جهتى الجمع، كقوله تعالى:

﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ [الإسراء: ١٢]

فهذا يسمى «الجمع مع التفريق»، ومنه قول الشاعر:

فوجْهُكَ كالنَّارِ في ضوئها وقَلبي كالنارفي حَرَّهَا

فقد شبه وجه الحبيب وقلبه هـو بالنار، ثم فرق بين وجهى المـشابهة بأن جعله في الوجه الضوء واللمعان، وفي القلب الحرارة والاحتراق.

ومنه قول البحتري:

تعجَّبَ رَاثِى الدُّرِّ منا ولاقطُهُ ومن لؤلؤ عند الحديث تساقُطُهُ

ولَمَّا التقينا والنَّقَا موعدٌ لنا فمن لؤلؤ تَجُلوه عند ابتسامها

### الجمع مع التقسيم

وقد يجمع المتكلم أمورا متعددة تحت حكم واحد ثم يقسمها، كقول الشاعر أبى الطيب يمدح سيف الدولة حين غزا «خرشنة» ببلاد الروم:

<sup>(</sup>١) البدرة: كيس به ألف دينار أو عشرة آلاف درهم، المراد من العين: المال، وقد فرق بين النوالين.

حتى أَقَامَ على أَرْبَاضِ خَرْشنة تشْقَى به الرُّومُ والصَّلبانُ والبِيعَ للسَّبي ما نكَحُوا، والنار مازرَعُوا(١) للسَّبي ما نكَحُوا، والنار مازرَعُوا(١)

فقد جمع فى البيت الأول شقاء الروم المقيمين بنواحى تلك البلدة، وذلك بما يلحقهم من الشدائد على سبيل الإجمال، حيث قال: «تشقى به الروم»، ثم قسم فى البيت الثانى، فأضاف كلا إلى ما يناسبه.

وقد يقسم المتكلم أولا ثم يجمع كقول حسان بن ثابت - رضى الله عنه -:

قومٌ إذا حاربُوا ضَرُّوا عدوَّهُم أَوْ حاولوا النَّفْع في أَشياعِهم نفَعُوا سِجِيَّةٌ تلك فيهم غَيْرُ مُحْدثة إن الخَلاثِقَ فاعلم شرُّها البِدعُ

فقد قسم في البيت الأول صفة الممدوحين إلى الضر بالأعداء، والنفع للأولياء، ثم جمع في الثاني بأن كلا منهما سجية لهم لا بدعة محدثة فيهم.

فالجمع مع التقسيم: جمع متعدد تحت حكم واحد، ثم تقسيمه، أو بالعكس.

### الجمع مع التفريق والتقسيم

وهذا اللون مجتمع فى قول تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلاَّ بِإِذْنِهِ فَمَنْهُمْ شَقِيًّ وَسَعِيدٌ ﴿ يَنْ فَلَا اللَّهِ مَا اللَّهِ النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴿ يَنَ خَالِدَينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاً مَا شَاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴿ يَنَ وَأَمَّا اللَّذِينَ فَيهَا مَعَدُوا فَفِي النَّرْضُ إِلاَّ مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَعَدُوا فَفِي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُوذِ ﴿ إِلَا مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴿ إِلَا مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ



<sup>(</sup>١) أرباض: جمع ربض وهو ما حول المدينة. البيع: جمع بيعة وهي معبد النصاري.

فقد جمع النفوس في قوله جل شأنه: ﴿لا تُكلَّمَ نَفُس﴾، ثم فرق بكون البعض شقيا والبعض سعيدا، بقوله: ﴿فمنهم شقى وسعيد﴾، ثم قسم بإضافة عذاب النار إلى الأشقياء، ونعيم الجنة إلى السعداء.

ومثله قول الشاعر:

وكالنّار ضوءًا وكالنّار حَرًّا مُحَيًّا حبيبى، وحُرْقة بَالى فذلك من ضوئه فى اختيال وهذا لحرقته فى اختيلال فجيمع محيا حبيبه وحرقة باله فى كونهما كالنار، ثم فرق بين وجهى المشابهة، ثم قسمه إلى اختيال واختلال.

\* \* \*

#### الاستقصاء

قال تعالى: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِن نَخيلِ وَأَعْنَابٍ ، تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ، لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ ، وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ ، وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَاءُ ، فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ ، فَاحْتَرَقَتْ ﴾ (١) [البقرة: ٢٦٦].

\* \* \*

فى هذه الآية ترى أن المعنى قد استقصى حتى لم يبق فيه بقية لأحد؛ وذلك أنه بعد قوله: ﴿ جنة من نخيل وأعناب ﴾ ، قال: ﴿ تجرى من تحتها الأنهار ﴾ ، وكمَّل الوصف بقوله: ﴿ له فيها من كل الثمرات ﴾ ، فأتى بكل ما فى الجنان ليشتد الأسف على إفسادها ، ثم قال: ﴿ وأصابه الكبر ﴾ ، ثم استقصى المعنى الذى يوجب تعظيم المصاب ، بقوله بعد وصفه بالكبر: ﴿ وله ذرية ﴾ ، ولم يقتصر على كونه له ذرية حتى قال: ﴿ ضعفاء ﴾ ، ثم ذكر استئصالها بالهلاك فى أسرع وقت

وهذا التفسير من باب الاستعارة التمثيلية، وقد ألمح ابن عباس إليه بقول: هـذا مثل. (خطوات التفسير البياني - رجب البيومي (۱۹، ۲۰) تفسير القرطبي (جـ۱۳ ۲۱۸، ۲۱۹ - ابن كثير (ص۱۱/۱)).



<sup>(</sup>۱) روى ابن جرير فى تفسير هذه الآية: أن عمر – رضى الله عنه – سأل النياس عن هذه الآية فما وجد أحدا يشفيه، حتى قال ابن عباس – وهو خلفه – يا أمير المؤمنين إنى أجد فى نفسي منها شيئا، فَتَلَفَّتَ إليه، فقال؟ تَحَوَّلُ ها هناءلم تحقِّر نفسك؟

قال: هذا مثل ضربه الله – عز وجل – فقال: أيود أحدكم أن يعمل عمره بعمل أهل الخير وأهل السعادة حـتى إذا كان أحوج ما يكون إلى أن يختـمه بخير حين فنى عمـره واقترب أجله، ختم ذلك بعمل من أعمال أهل الشقاء فأفسده كله فحرقه أحوج ما كان إليه.

حيث قال: ﴿ فأصابها إعصار فيه نار ﴾ ، فلو اقتصر على ذكر الإعصار لكان كافيا ، لكن لما علم الله سبحانه أن مجرد الإعصار لا تحصل به سرعة الهلاك ، كما يحصل إذا كان فيه نار ، فقال سبحانه : ﴿ فيه نار ﴾ ، ثم أخبر باحتراقها ؛ لاحتمال أن تكون النار ضعيفة لا يقوم إحراقها بإطفاء أنهارها ، وتجفيف كل أوراقها وثمارها ، فأخبر بإحراقها احتراسا من ذلك .

وهذا أحسن استقصاء وأتمه، بحيث لم يبق في المعنى موضع استدراك.

والفرق بين الاستقصاء، والتتميم، والتكميل، كون التتميم، يرد على معنى ناقص فيتمم بعضه، والتكميل، يرد على التام فيكمل وصفه، والاستقصاء له مرتبة ثالثة، فإنه يرد على الكامل فيستوعب على كل ما تقع عليه الخواطر من لوازمه.

ومنه قول ابن الرومي:

وحديثها السّحرُ الحلالُ لَوانهُ لم يجن قَتَل المُسلَم المتَحرِّزِ إِنْ طَال لم يُملُلُ، وإِنْ هي أَوْجَزَتْ وَدَّ المحددُّثُ أَنَّها لم تُوجِنِ شَركُ العقولِ، ونُنْهَ ما مثلُها للمطمئن وعُقلةُ المستوفِز فالشاعر وصف حديث هذه المحبوبة بنهاية الوصف الحسن اللائق بمثله، حيث قال: «وحديثها السحر الحلال» لفعله في العقول فعل السحر، وجعله حلالا لصدق الوصف، وليُضمَّن كلامه في صفته معنى قول الرسول عَلَيْهُ: «إن من البيان لسحرا»، فإن سحر البيان سحر حلال، ثم رجع فاستدرك، فقال:

ولكون قتل المسلم بغير حق حرام، حصل في البيت طباق معنوى، فكأنه قال: سحر حلال لو لم يجن حراما، فطابق بين الحلال والحرام.

وأحدث براءة المسلم المقتول بالحديث بالإيغال في قافية البيت، وهو قوله: «المتحرز»؛ لأن المتحرز لا يقع في شيء من موجبات القتل، وفي ذلك مبالغة في وصف الحديث بإفراط الالتذاذ الذي يزهق حبه النفس.

ثم فكر فيما يعرض من الملل بسبب طول الحديث، فاحترس عن تلك بقوله: «إن طال لم يُملل».

ثم رأى أنه متى اقتصر على وصفه بالحسن حالة الإطالة دون الإيجاز كان مقصرا، فقال: «وإن هي أوجزتُ» إلى آخر البيت:

ثم أراد وصفه بميل النفوس إليه إما اضطرارا أو اختيارا، فقال في الميل الاضطرارى: «شرك العقول»، فأخبر أنه يصيد العقول قنصا، ثم قال في الميل الاختيارى مقسما له قسمين حاصرين في حالتي الريث والعجل:

٠٠٠ ،٠٠ ونزهة ما مسئلها للمظمئين، وعقلة المستوفر

وليس للمختار حالة زائدة على هاتين الحالتين، إما أن يكون مطمئنا، أو مستوفزا، فإن كان مطمئنا كان هذا الحديث نزهته، وإن كان مستوفزا كان عقلته، فلم يبق في هذا المعنى مقالا لمن بعده.

ومثله قول البحترى في صفة إنضاء الإبل وهزالها:

كالقيسى المعطَّفات، بل الأس هم مسبرية، بل الأوتار (١)
فقد جمع مع الاستقصاء، المبالغة، والترتيب، والتتميم، في موضعين في
قوله: «المعطفات»، وقوله: «مبرية»، والإيغال، في القافية.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) القسمى: جمع قوس، المسبرية: المنحوتة. الأوتار: جمع وتر وهو الخيط الجامع بسين طرفى القوس، والإضراب في البيت للترقى لأن السهام أرق من القسى، والأوتار أرق من السهام.



### التوجيه

قال تعالى مبينا حال اليهود وموقفهم من الدعوة والداعى: ﴿ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مُّواضِعِهِ ، وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ، وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ ، وَرَاعِنَا ، لَيُّا(١) بِأَلْسِنَتَهُمْ ، وَطَعْنًا فِي الدِّين ... ﴾ [النساء: ٤٦].

#### \* \* \*

قال الزمخشرى (٢): «غير مُسمع» حال من المخاطب، أى اسمع وأنت غير مُسمع وهو قول ذو وجهين: يحتمل النذم: أى اسمع مدعوا عليك - بلا سمعت - لأنه لو أجيبت دعوتهم عليه لم يسمع، فكان أصم غير مُسمع، قالوا ذلك اتكالا على أن قولهم: «لا سمعت» دعوة مستجابة.

أو اسمع غير مُجاب ما تدعو إليه، ومعناه غير مُسمَع جوابا يـوافقك، فكأنك لم تسمع شيئا.

أو اسمع غير مُسمَع كلاما ترضاه، فسمعك عنه نَاب، ويجوز على هذا أن يكون «غير مسمع» مفعول «اسمع»، أى اسمع كلاما غير مسمع» أياك؛ لأن أذنك لا تعيه نبوًا عنه.

ويحتمل المدح: أى اسمع غير مُسْمَع مكروها، من قولك: أسمع فلان - فلانا - إذا سبّه.

وكذلك قوله: «راعنا» يحتمل وجهين:

يحتمل راعنا نكلمك، أي ارقبنا وانتظرنا.

ويحتمل شبه كلـمة عبرانية أو سريانية كانوا يتسـابُّون بها، وهي – راعينا –



<sup>(</sup>١) ليا بالسنتهم: أى فتلا بهـا وتحريفا فيفتلون بالسنتهم ما يضمرونـه من الشتم إلى ما يظهرونه من التوقير نفاقا، أو يلوون لسانهم بـ «راعينا» حتى تشبه «راعنا» العربية.

<sup>(</sup>۲) الكشاف (جـ۱/ ٤٠٠).

فكانوا - سخرية بالدين واستهزاء برسول الله عَلَيْهُ \_ يكلمونه بكلام محتمل، ينوون به الشتيمة والإهانة، ويظهرون به التوقير والاحترام.

ف «غَيْرَ مسمع» و«راَعِنَا» تحتمل الذم والمدح، وقد سمى البلاغيون الكلام إذا كان محتملا للوجهين «التوجيه».

فالتوجيه: هو إيراد الكلام محتملا لوجهين متضادين: الذم والمدح.

ومن التوجيه: ما حكى أن بعض السفعراء هنأ الحسن بن سهل بصهر المأمون مع من هناه، فأثاب الناسَ كلَّهم وحَرَّمَه، فكتب إلىه: إن أنت تماديت على حرمانى عملت فيك بيتا لا يَعلَمُ أحد أمدَحتُك فيه أم هجو تُك؟

فاستحضره وسأله عن قوله، فاعترف، فقال: لا أعطيك أو تفعل، فقال:

بارك الله للحسن ولبُوران في الخَتَنُ<sup>(١)</sup> يا إمام الهُدَى ظَفِرْ تَبِينِت مَنْ؟

فلم يعلم أراد بقوله: «ببنت من»؟ في الرفعة أو في الضعة.

فاستحسن الحسن منه ذلك، وناشده، أسمعت هذا المعنى أم ابتكرته؟. فقال: لا والله، إلا نقلته من شعر شاعر مطبوع، فَصَل قَباء عند خياط أعور اسمه زيد، فقال له الخياط على طريق العبث به: سآتيك به لا يُدرى أقباء هو أم دُوَّاج فقال الشاعر: لئن فعلت لأعملن فيك بيتا لا يعلَمُ أحدُّ ممن سمعه أدعوت لك فيه أم دعوت عليك؟ ففعل الخياط، فقال الشاعر (بشار):

جاء من زيد قَسباء ليت عينَيْه سواء (٢) فما علم أحد هل أراد: أن الصحيحة تساوى السقيمة، أم العكس.

<sup>(</sup>٢) القباء: ثوب يلبس فوق الثياب. دواج كرمان، لحَافٌ يلبس.



<sup>(</sup>١) الختن: كل من كان من قبل المرأة مثل الأب أو الأخ.

فاستحسن الحسن صِدْقَه أضعافَ استحسانِه حِذْقه، وأضعف جائزته. ومن إبهام العرب قول رجل من بني عبد شمس:

تَضيَّفَنِي وَهُنا فقلت أسابِقِي إِلَى الزاد شَلَّتُ من يدَى الأصابعُ(۱) ولم تبلق للسَّعْدِيِّ ضيفا بقَفْرة من الأرضِ إلا وهو صديبانُ جائعُ فظاهر الشعر مبهم معناه، فيظن سامعه أنه أراد ضيفا من البشر، فيكون قد هجا نفسه به، وإنما هو يصف ذئبا غشى رحله في الليل، وهو بالقفر، وهو فخر محض.

ومن قول حسان بن ثابت - رضى الله عنه - يرد على من هجا النبى -عليه الصلاة والسلام:

هَجوتَ محمداً فأجبتُ عنه وعنسد الله في ذاك السجسزاءُ أتهجوه ولستَ له بكُفْء ؟ فشرتُكما لخيركما الفداءُ

ومنه ما يحكى أن أعجميا سأل ابن الجوزى بقوله: أى الرجلين أفضل، أبو بكر أم على؟ فقال ابن الجوزى: من كانت ابنته تحته، فالضمير الأول إن عاد على «مَنْ»، فهو تفضيل لأبى بكر وابنته عائشة - رضى الله عنها، والضمير الثانى يرجع إلى النبى عَلَيْقُ، وإن عاد الضمير الثانى على «مَنْ» والأول على النبى - عليه الصلاة والسلام - وابنته فاطمة، فهو تفضيل لعلى (٣).

ومن التوجيه البديع ما رواه ابن رشيق أن النجاشي الحارثي، هجا «بني

<sup>(</sup>١) الوهن: القطعة من الليل.

<sup>(</sup>٢) تحرير التحبير (٥٩٧، ٥٩٨).

<sup>(</sup>٣) زهر الربيع (١٤٩).

العجلان \* فاستعدوا عليه عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - فسألهم: ما قال فيكم؟ فأنشدوه؟ قوله:

إذا الله عدادى أهمل أحوم ورقد فعدادى بنى المعجلان رهط ابن مقبل فقال له عدر: إنما دعا فإن كان مظلوما استجيب له، وإن كان ظالما لم يستجب له. قالوا: وقال أيضا:

قب يبلة لا يَغُدرون بذِمَّة ولا يَظلمون الناس حَبَّة خردل فقال عمر: ليت آل الخطاب هكذا، قالوا: وقد قال أيضا:

ولا يردون الماء إلا عَسْيَّةً إذا صَدر الورادُ عن كل مَنْهَلِ فقال عمر: ذلك أقل للكاك، قالوا: وقد قال أيضا:

تعاف الكلابُ الضارياتُ لحومهم وتأكل من كَلْبٍ وعوْفٍ ونهشَلِ

فقال عمر: أجن القوم! موتاهم، فلم يضيعوهم، قالوا: وقد قال:

وما سُمى العَجْلانُ إِلا لـقولـهم خُذِ القَعْبَ وَاحْلُبُ أَيها العَبْدُ واعْجَلِ فقال عمر: خير القوم خادمهم، وكلنا عبيد الله(١).

وكانوا يفخرون بهـذا الاسم لقصة كانت لصاحبه في تسعجيل القرى إلى أن هجاهم النجاشي به، فضجروا منه، وسُبُوا به.

فالشاعر حاول بمهارته البيانية ألا يجعل هجوه سافرا صريحا، فستره وراء عباراته، وحجبه خلف كناياته، وعمر لا يريد ألا يطيل أمد الخصومة، ويوسع شُقَّة الخلاف بين المتنازعين لئلا يتمادى الشاكون في خصومتهم، ويتشددوا في طلب العقوبة، فحاول أن يحمل الكلام على حقيقته، ويجعله على أحسن وجوهه في سبيل قبر الفتنة في مهدها، وحمل الشعر على أحسن جهاته.



<sup>(</sup>١) العمدةُ (جـ١/٢٧)، البيان في ضوء أساليب القرآن للمؤلف (ص٢٦٧، ٢٦٨).

لكن القوم أصروا على فهم الشعر على الوجه الذى يصرح بالشر، فلم يشأ أن ينفرد بالحكم فبعث إلى حسان بن ثابت - رضى الله عنه - وكان محبوسا عنده فسأله، فقال حسان: لم يهجه، لكن سلّح عليه.

فهدد عمر النجاشي، وقال له: إن عُدْتَ قطعتُ لسانكَ.

وكان ابنُ جِنِّى أعور ويقول المترجمون: إنه كان مُمَتَّعًا بإحدى عينيه فى الكناية عن عَوره، وكأن هذا الكناية من باب التوجيه البديعى فإن إحدى العينين المُمتَّع بها الأعور يجوز أن تكون المبصرة يتمتَّع بالإبصار بها والاهتداء بنورها، ويجوز أن تكون الذاهبة، فالأعور ممتع بثواب الصبر عليها والأجر على فقدها.

### التورية

قال تعالى متحدثا عن قدرته وسمو عظمته: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُ

\* \* \*

ف «اليد» في الآية لها معنيان: أحدهما وهو المعنى الـقريب - الجارحة - وهذا المعنى هو المـتبادر إلى الـذهن، لا سيما وقد مهـدت الآية لهذا بكـلمة فبنيناها»؛ لأن البـناء مما يلائم اليد الجـارحة، أما المعنى الثانـى - وهو المعنى البعـيد الذي يدرك بعـد التأمل - هو القـدرة - وهو المراد، فالـيد لها معـنيان: أحدهـما قريب - وهـو غير مـراد، والآخر بعيـد - وهو المراد، وقـد وربي عن المعنى البعيد بما يناسب المعنى القريب.

وهذا اللون من المحسنات يسمى «التوريسة»، حيث يُورَّى عن المعنى البعيد الخفى بمعنى ظاهر قريب، وقد عرفوها بأنها:

أن يذكر المتكلم لفظا مفردا له معنيان أحدهما: قريب - لكنه غير مقصود، والثاني بعيد يحتاج إلى إعمال الذهن - ولكنه هو المقصود.

والتورية قسمان:

مرشحة: وهى التى قرنت بما يلائم المعنى القريب، كالآية السابقة، ومثلها قول الشاعر:

حَملناهُمُ طُرًّا على الدُّهُم بعدَما خلعننا عليهم بالطُّعان ملابَساً(١)



<sup>(</sup>١) المعنى: أنهم أسروا أعداءهم وقيدوهم بالحديد بعد أن اثخنوهم بالجراح.

فكلمة «الدُّهُم» لها معنيان: أحدهما المعنى القريب - وهو الخيول السود، وهو المتبادر إلى الذهن- وهو غير مراد - والمعنى البعيد، هو القيود السود - وهو المراد - وقد رشحت التورية بما يلائم المعنى القريب، إذ أتى الشاعر بكلمة «حملناهم»، والحمل مناسب للدهم للخيول وهو المعنى القريب.

مجردة: وهى التى لم يذكر فيها ما يلائم المعنى القريب، مثل قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴿ فَهَ ﴾ [طه]، فالاستواء له معنيان: أحدهما الاستقرار في المكان، وهو المعنى القريب - وغير المقصود - لأن الله تعالى منزه عن ذلك، والثانى: الاستيلاء والملك - وهو المعنى البعيد المقصود المورى عنه بالمعنى القريب - ولم يذكر فيها ما يلائم المعنى القريب.

ومشلها قول أبى بكر - رضى الله عنه - وقد سئل عن النبى عَلَيْق حين الهجرة، فقيل له: مَنْ هذا؟، فقال: «هاد يهدينى» أراد أبو بكر هاديا يهدينى إلى الإسلام، لكنه ورتى عنه بهادى الطريق، وهو الدليل في السفر(١).

ولأن الأشياء التبى نريد العبارة عنها غير متناهية والألفاظ متناهية لكونها مؤلفة من الحروف المتناهية؛ كانت التورية ثمرة من ثمار اللفظ المشترك، ونتيجة من نتائج شيوعه في اللغة.

ولتشريك المعانى فى اللفظ الواحد أغراض، منها: التورية بالشىء عن غيره لدفع المحذور مع الصدق، كما رُوى عن أبى بكر - رضى الله عنه - يوم خرج مع النبى عليه مهاجرين إلى المدينة، سأله رجل، من هذا الذى معك؟، فقال له: هذا رجل يهدينى سواء السبيل.

فالهداية مشتركة بين تعريف ما ينبغى وما لا ينبغى من الأعمال، وبين الدلالة على الطريق الموصل إلى الجهة المقصودة، فأوهم أنه يريد هداية الطريق،



<sup>(</sup>١) خزانة الأدب للحموى (٢٩٦).

وهو يريد هداية الدين، والمعنى القريب: هو الإرشاد إلى الطريق، لكن المراد المعنى البعيد وهو الإيمان.

وروى أن النبى على الما خرج يريد غزو المشركين في غزوة بدر، وانتهى إلى نصف الطريق بين مكة والمدينة وجد رجلا أعرابيا، فسأله، ما عِلْمُك بقريش ومحمد؟. فقال له الأعرابي: مِم أنت؟. فقال له النبى على حتى تخبرني، فقال الأعرابي: بلغني أن قريشا خرجوا يوم كذا، ومحمد خرج يوم كذا، فإن كان هذا صدقا فمحمد بموضع كذا، وقريش بموضع كذا، ثم استنجز الأعرابي الوعد، فقال النبي على أنا من ماء، ومضى.

فاوهـم ﷺ أنه من العراق؛ لأن من أسماء الـعراق «ماء»، وهو يسريد أنه ﴿ مَّاءِ دَافِقٍ ﴿ يَكُ ﴾ [الطارق](١).

ومن التورية قول عمر بن أبي ربيعة:

أيها المُنكِحُ الثريّا سُهيلا عمرك الله كيف يلتقيان؟ هي شاميّة إذا ما استقل يماني (٢) ففي «الثريا وسهيل» تورية لطيفة، فإن «الثريا» يحتمل المرأة المذكورة وهو المعنى البعيد المورّى عنه - وهو المراد - ويحتمل «ثريا السماء» وهو المعنى

<sup>(</sup>٢) المنكح: اسم فاعل، استقل: ارتفع، عمرك الله: قسم، والاستفهام تعجبى، الثريا: اسم امرأة وسهيل: اسم رجل، وكان بينهما بون بعيد في الخلق فكانت الثريا مشهورة بالحسن والجمال وكان سهيلا قبيح المنظر، والكناية هنا مجردة فوصف «الشامية واليمان» يصح أن يكون للمرأة والرجل، ويصح أن يكون للثريا والسهيل، وإذا لاحظنا لفظ «المنكح» وأنه يكون للرجل والمرأة فتكؤن ترشيحا.



<sup>(</sup>۱) الوسيلة الأدبية إلى اللغة العربية، أو يكون ورى عن قبيلة يقال لها: «ماء»، خزانة الأدب للحموى (۲۹٦).

القريب المورى به - وسهيل يحتمل الرجل المذكور - وهو المعنى البعيد المورى عنه - وهو المراد، ويحتمل «النجم» المعروف بسهيل.

## الضرق بين التورية والتوجيه:

لكل من التورية والتوجيه معنيان، لكن يفرق بينهما بالآتى:

١- المقسود في التورية أحد المعنيين - وهو البعيد، أما في التوجيه فالمعنيان سواء.

٢- التورية تـكون في الألفاظ المفردة، بينما التـوجيه يكون في التـركيب
 كله.

٣- التورية لها معنيان في اللغة وفي أصل الوضع، بينما التوجيه يدل على
 معنييه بمعونة السياق.

\* \* \*

### الاستخدام

قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ، هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ، فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

\* \* \*

فالمراد من الشهر «الهلال» والمراد من الضمير في «فليصمه» الزمان المعلوم، نجد أن اللفظ وهو «الشهر» ذكر وأريد به معنى، ثم أعيد عليه الضمير بمعنى آخر.

هذا الاستعمال يسمى الاستخدام: وهو ذكر اللفظ بمعنى وإعادة ضمير، أو إشارة عليه بمعنى آخر، أو إعادة ضميرين عليه نريد بثانيهما غير ما نريد بأولهما.

فالاستخدام يطلق على عدة صور:

الأولى، كالآية الكريمة، ومثلها قول الشاعر:

إِذَا نَزَلَ السماءُ بِأَرْضَ قَوْمٍ رَصِينَاهُ وَإِنْ كَانُوا خِيضَابًا

يصف الشاعر قومه بالرياسة، وسعة السلطان، فأينما نزل المطر - ولو بأرض غيرهم - فهم يرعون الكلأ الناتج عن المطر على رغمهم ومن غير رضاهم.

فالمراد من «السماء» المطر، مجازا مرسلا - علاقته المجاورة، والقرينة «نزل» ثم أعاد الضمير في «رعيناه» على لفظ «السماء» مرادا منه معنى آخر هو «النبات» مجازا مرسلا علاقته السببية، والقرينة: رعيناه، فقد أريد بلفظ «السماء» معنى، ثم أريد بضميره معنى آخر، وهذه هى الصورة الأولى للاستخدام.



الثانية: أن يكون بدل الضمير اسم الإشارة، كقول الشاعر:

رأى المَقِيقَ فَأَجْرَى ذاكَ نَاظَرُهُ مِنسِّمٌ لِجَّ فِي الْأَسُواقِ خَاطِرُهُ

فالمراد بالعقيق: المكان، لأنه اسم مكان بظاهر المدينة ببلاد الحجاز، ثم أعاد اسم الإشارة عليه بمعنى: الدم الأحمر الشبيه بالعقيق على الاستعارة.

ومثله قول الآخر:

تالله ما ذُكِر العقيقُ وأهلُه إلا وأجراه الغرامُ بمخبرى فالمراد بالعقيق المكان المذكور، والضمير في «أجراه» يعود عليه بمعنى: الدم الأحمر الشبيه بالعقيق.

الثالثة: كقول البحترى:

فسقى الغضى والسَّاكِنيه وإنْ هُم شَبُسوهُ بين جوانح وقُلوب (١) يدعو الله أن يسقى الغضى وساكنيه وإن عذبوه وأوقدوا النار في قلبه، فقد

أطلق «الغضي» بمعنى: الشجر، ثم أعاد عليه الضمير في «الساكنيه» بمعنى: المكان، إذ هو واد بنجد، ثم أعاد عليه الضمير في «شبوه» بمعنى النار.

ومما سبق يتضبح الفرق بين التورية والاستخدام، فالتبورية: يراد فيها أحد المعنيين ويلغى الآخر، أما في الاستخدام فيراد المعنيان معا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الغضى: نبوع من الشجر جسمره لا يطفأ بسبرعة، واحدته غيضاة، شبوه: أوقيدوه، الجوانح: الاضلاع واحدته جانحة.

# المزاوجة

قال البحترى يمدح الفتح بن خاقان:

على أنَّها مَا عِنْدها لمواصلِ وصالٌ، ولا عنها لمُصطَّبِرٍ صبرُ إذا ما نَهى النَّاهى فلج بي الهوَى أصاخَت إلى الواشي فلج بها الهجرُ

\* \* \*

فالبحترى فى البيت الثانى يصور حاله مع معشوقت من أنه لا يريده نهى الناهى عن حبها إلا تمكينا فى الهوى وثباتا فى الحب، أما هى فسرعان ما يصرفها الوشاة عن حبها، فتسرف فى القطيعة، وتمعن فى الهجر، فشتان بين اللّجاجين.

فقد جمع الشاعر بين الشرط «نهسى الناهى» والجزاء «إصاختها إلى الواشى» ورتب عليهما لمنزوم شيء، وهو «لجاج الهوى، ولجاج الهجر» فكما أن حبه لها لازم ثابت لا يزيده المنهى أو اللوم إلا قوة، كذلك هجرها لا تزيده الموشاية إلا شدة في الهجر، وعنفا فيه.

ولا يخفى ما فى ترتب زيادة الهوى وتعلقه بها على نهى الناهى واللائم من المبالغة فى الحب، والتمكن فى العشق.

كما لا يخفى ما فى ترتب شدة الهجر على وشى الواشى من المبالغة فى أن حبها ضعيف وعلى شَفَا جُرُف، إذ يزيله مطلق الوشاية، فكيف يكون الحال لو رأت عيبا؟

فالمزاوجة: هي أن يجمع بين الشرط والجزاء في ترتب لازم من اللوازم عليهما معا.

ومثل قول البحترى قول الآخر:

إِذَا مَا بَدَتُ فَازِدَادَ مِنْهَا جَمَالُهَا نَظُرتُ لَهَا فَازِدَادَ مِنِّي غَرَامُهَا

فقد زاوج الـشاعر بين الشـرط (ظهورها) والجـزاء (نظرت) ورتب عليهـما لمزوم شيء: وهو ازدياد الجمال، وازدياد الغرام.

ومثله قول البحتري - أيضا - يمدح المتوكل على الله:

إذا احْتربت يوما ففاضت دماؤُها تذكرت القُرْبي ففاضت دموعُها(١)

وقول الآخر:

رُبُّ ساق كانه ضعن بان طاب في رَوْضة الملاحة غَرْسا

وإذا مابدى فأخبجل بدرا لمعت كأسه فأخجل شمسا

فقد زاوج الشاعر بين ظهوره ولمعان كأسه في الشرط والجزاء ورتب عليهما الخجل.

وقد عد الإمام عبد القاهر «المزاوجة» من النظم الذي يَتَّحِدُ في الوضع ويدق فيه الصنع (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) احتربت: من الحرب، والمراد إذا تحاربت الفرسان.

<sup>(</sup>٢) دلائل الأعجاز (٧٠).

# حسن التعليل

قال المتنبى يمدح بدر بن عمار:

ما به قَــشْلُ أعــاديــه وليكـن يتَّقى إخْلافَ ما ترجُو الذئاب(١)

المعروف عند المناس أن الباعث على سفك دماء الأعداء إنما هو إرادة هلاكهم، ودفع مضارهم حتى تأمن النفس من منازعتهم، لكن المتنبى لا يُسَلَّم بهذه العلة، ولا يرى أنها هى التى بعثت ممدوحه على قتال أعدائه، وإنما الذى بعثه على قتاله: هو تمكن الكرم من نفسه حتى صار يتقى أن يخيب رجاء الذئاب، إذ أنها تأمل على يديه اتساع رزقها من قتلاه.

فقد ادعى الشاعر علة - لقتال الأعداء - غير العلة الحقيقية - على جهة التظرف والتخييل. وهذا يسمى: «حسن التعليل»:

وهو أن يدعى الشاعر أو الناثر علة غير الحقيقية على جهة الاستظراف، وذلك لتحقيقه وتقريره - حيث إن الشيء إذا كان معللا كان آكد في النفس من إثباته مجردا عن التعليل.

\* \* \*

ومثله قول أبى تمام:

لا تُنكرى عُطلَ الكريم من الغنى فالسَّيلُ حربُ للمكان العَالِى يخاطب الشاعر نفسه فيقول: ليس عجبا أن يتعطل الكريم من مظاهر الغنى، فهكذا أصحاب القيم الرفيعة، ألا ترى أن السيل لا يأوى الأماكن المرتفعة ولا يستقر بها، بل سرعان ما ينحدر عنها إلى الأماكن المنخفضة.



<sup>(</sup>١) ما به: ُ ليس بالممدوح حنق أوجب قتل أعدائه، إخلاف ما ترجوه: عدم الوفاء به.

فالشاعر علل حرمان الكريم النابه من الغنى بعلو القدر ورفعة الشأن، قياسا على الأماكن العالية، إذ هي ليست مستقرا للسيل.

كذلك قول أبي هلال العسكرى في غلام نبت عذاره:

زعم البنفسج أنه كعداره حُسنًا، فسلُّوا من قَفَاه لسانَه (١)

فى البنفسج زائدة تحت ورقه لا يظهر لوجودها على هذا الوضع علة تعلل بها، فادعى أبو هلال أنها كاللسان له، وقد سُلَّ من قفاه عقابا له على زعمه أنه يشبه عذار الغلام حسنا.

ومنه قول الشاعر:

فكانها لَطَم الصَّباحُ جبينَه فاثْنَصَّ منه فخاضَ في أحشانه

فالصبح اعتدى على فرسه، ولطمه فى جبينه، فابيضت جبهته، فأراد الفرس أن يقتص ويشأر لنفسه، فهاجم الصبح وخاض بقوائمه فى أحشائه، فابيضت كذلك.

فبياض وجه الفرس وقوائمه وصف لا علة له في واقع الأمر، لكن الشاعر علله بتلك العلة الخيالية.

ويقول ابن المعتز :

قالوا: اشتكت عينه، فقلت ُلهم من كشرة القتل نالها الوصب ُ حمرتُها من دماء من قتلت والدَّمُ في النَّصل شاهدٌ عجب (٢) فحمرة العين وصف ثابت، وعلته ما يقع في العين من قذى، أو ما يصيبها

<sup>(</sup>١) العذار: أول ما يبدو على الخد من شعر.

<sup>(</sup>٢) الوصب: المرض. النصل: الأصل حديدة السهم، والمراد عينها.

من رمد، ولكن الشاعر ادعى له علة ليست له في الواقع، هي أن هذه النحمرة ناشئة من كثرة ما أسالت من دم العشاق.

والشاعر الذي يقول:

أرى بدر السَّماء يلوحُ حينًا ويبدُو ثم يلتَحِفُ السَّحَابَا وذاك لأنه لسمَّا تبسديً وأَبْصَر وجهك استُحْيَا وغَابا

فهو يعلل هذا الـتعليل المليح،وغرضه،أن يدخل السـرور على المخاطب، ويؤثر في وجدانه بالتظرف في مدحه، والتلطف في الثناء عليه.

ومثله الذي يقول:

ما زُكْزِلَتْ مِصرُ من كيدٍ يُرادُ بها وإنما رقصت من عدلِه طَرْبَا

فقد علل حادث الزلزال المخيف هذا التعليل الطريف، للتخفيف من هول هذا الحادث المزعج، ولـمدح أمير مصر، ووصفه بالـعدل، وهذا وذاك من شأنه أن يؤثر في نفس الأمير، ويدخل عليه السرور.

## بلاغة حسن التعليل،

ما ذكره الشعراء من هذه الأسباب والعلل من وليد أخيلتهم الخصبة، ونتاج وجدانهم الحى، وعواطفهم اليقظة، وليست هذه أسبابا أو عللا طبيعية مطابقة للواقع، وإنما يعمد إليها الشعراء ليوقظوا خيال القارئ، ويثيروا وجدان السامع وعاطفته، ويدخلوا السرور عليه بتلك العلل المستملحة والأساليب المستطرفة، وهذه هي خاصة التعليل الأدبي.

أما التعليل العلمي: فمرده إلى التعقل والتدبر، والبحث في طبائع الأشياء، والتفكير المبنى على الاستقراء والبحث.





## التجريد

قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ جَزَاءُ أَعْدَاءِ اللَّهِ النَّارُ ، لَهُمْ فِيهَا دَارُ الْخُلْدِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بآيَاتنا يَجْحَدُونَ ﴿ ﴾ [فصلت].

\* \* \*

فجهنم هي دار الخلد، لكنه جرد من جهنم دارا أخرى هي دار الخلد، وجعلها مُعَدَّة في جهنم لأجل الكفار، تهويلا لأمرها، ومبالغة في شدتها.

فالتجريد: هو أن ينتزع من أمر ذى صفة أو أكثر أمر آخر أو أكثر مثله فيها لإفادة المبالغة، وذلك بادعاء كمال الصفة فى ذلك الأمر، حتى كأنه بلغ من الاتصاف بتلك الصفة مبلغا يصح أن ينتزع منه موصوف آخر متصف بتلك الصفة، فالنار كأنها تفيض بمثيلتها لقوتها كما يفيض الماء من البحر.

\* \* \*

# ويأتي التجريد على عدة صور:

- ١- أن يكون بدخول (في) على المنتزّع منه، كالآية السابقة.
- ٢- أن يكون بدخول (من على المنتزع منه كـقولهم: لى من سعيد صديق
   حميم، فقد بلغ سعيد من الصداقة حدا يصح معه أن ينتزع منه شخص
   آخر مثله في الصفة.
- ٣- أن يكون بدخول «الباء» على المنتزع منه، مشل: لثن سألت سعيدا لتسألن به البحر، فقد بالغ في اتصافه بالسماحة حتى كأنه انتزع منه بحرا.
  - ٤- أن يكون بدخول "باء المعية" على المنتزع، كقولهم:



وشوهاء تعْدُو بي إلى صارخ الوغَى بمستلئم مثلِ النفنيقِ المرحَّل (١) فهو يريد أنها تعدو بي ومعى من نفسى - لكمال استعدادها للحرب -لابس لأمة، فقد جرد من نفسه مستلئم مستعد للحرب.

٥- أن يكون بدون توسط حرف، كقول الشاعر:

فلنن بقيت لأرحلن بغروة تحوى الغنائم، أو يموت كريم فالشاعر يعنى بالكريم نفسه، وقد انتزع من نفسه كريما للمبالغة في كرمه.

٦- أن يكون بطريق الكناية، كقول الأعشى:

يا خير مَنْ يركبُ المَطِيُّ ولا يشرَبُ كاسًا بكف مَنْ بخِلا

فقد انتزع الشاعر من المخاطب - وهو الممدوح - جوادا يشرب بكفه - على سبيل الكناية - لأنه إذا نفى عنه الشرب بكف البخيل، فقد أثبت له الشرب بكف الكريم، ومن البين أنه يشرب غالبا بكف نفسه، فهو حينتذ ذلك الكريم.

٧- أن يكون بمخاطبة الإنسان نفسه، فينتزع الإنسان من نفسه شخصا آخر
 مثله في نفس الصفة، ويخاطبه، كقول الأعشى:

ودِّع هريرة إِنّ الركْبَ مرتحلُ وهل تُطيقُ وداعًا أَيها الرجلُ؟ وقول المتنبي يخاطب نفسه:

لا خيلَ عندكَ تُهديها ولا مَالُ فليُسعِد النطقُ إِن لم يُسعد الحالُ

فهو يخاطب نفسه فيقول: أنت فقير لا تملك أن تجزى من أحسن إليك، فإذا كان هذا غير ممكن فلتقدم الممكن، وهو المدح والثناء.

<sup>(</sup>١) شوهاء: فرس قبيحة المنظر لسعة أشداقها، وهذا مما يستحسن في الخيل. صارخ الوغى: الضارخ في مكان الحرب. المستلئم: لابس اللأمة. الفنيق: الفحل الذي لا يركب لكرامته، المرحل: البعير الذي عليه رحله.

# الاستدراج

يقول الطيبى (١): ومن البيان الاستدراج، وهو استمالة المخاطب بما يؤثره ويأنس إليه، أو ما يخوفه ويرغبه، قبل أن يفاجئه المخاطب بما يطلب منه.

وهو باب واسع، وهو أن يقدم المخاطب ما يعلم أنه يؤثر في نفس المخاطب من ترغيب وترهيب، وإطماع وتزهيد.

وأمزجة الناس تختلف فى ذلك، فينبغى أن يستمال كل شخص بما يناسبه، وهذا لا يؤثر فيه التعليم إلا يسيرا، بل ينبغى أن يكون فى مزاج الإنسان قوة تؤديه إلى ذلك، وهى تصرف فى الكلام كتصرف الإنسان فى أحواله وأفعاله بما يعود عليه نفعه.

ومن أحسنه مـوقعا وأشده تلطفا، قـوله تعالى: ﴿ اذْهَبَا إِلَىٰ فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴾ فَقُولا لَهُ قَوْلاً لَيِّنًا لَهَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ إِنَّهُ ﴾ [طه].

فأمر سبحانه بالتلطف والاستدراج، بقوله: ﴿ فَقُولًا لَهُ قُولًا لَيْنَا ﴾.

ثم قال تعالى: ﴿ قَالَا رَبُّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴿ قَالَ اللَّهِ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴿ قَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللللَّلْمُ اللَّهُ اللّ

فأمنهما تعالى، ثم علمهما كيف يخاطبانه، فقال تعالى:

﴿ فَأَتِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا تُعَذَّبْهُمْ قَدْ جَئْنَاكَ بَآيَة مِّن رُبِّكَ وَالسَّلَامُ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَىٰ ﴿ ثَنِّ ﴾ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا اَنَّ الْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلِّمَٰ ﴿ إِلَيْنَا اِنَّ الْعَذَابَ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَىٰ ﴿ ثَنِي ﴾ [طه].

فقولهما: إنا رسولا ربك نسبة إليه، ولم يقولا: إنا رسولا ربنا؛ من التلطف البديع.



<sup>(</sup>١) الأقصى القريب (١٠٣، ١٠٤).

وقوله: ﴿ وَلا تُعَذِّبُهُمْ قَدْ جَنْنَاكَ بِآيَةٍ مِن رَبِّكَ ، وَالسَّلامُ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَىٰ ﴾ ، أيضا غاية في التلطف، فإنهما طلب منه بني إسرائيل، ولم يصرحا له بدعوته إلى الإيمان، وإخراجه عما هو عليه، وأسند ذلك إلى (الآية) استمالة له إلى رؤيتها.

ثم قالا: ﴿ والسلام على من اتبع الهدى ﴾ ، ولم يقولا له: اتبع - على سبيل الأمر - إبقاء لعظمته من نفسه.

ثم أتبعاه بما هو أشد، وهو الــذى قدم التطف بين يديــه، فقالا: ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴾، وفى هذا تلطف أيضا، إذ لم يخصاه به، وذكراه على سبيل العموم الذى يستلزم دخوله فيه.

ثم قال حكاية عن فرعون: ﴿قَالَ فَمَن رَبُكُمَا يَا مُوسَىٰ ﴿ ﴾؟، ثم قال تعالى حكاية عن جواب موسى - عليه السلام - إذ هو المسئول: ﴿قَالَ رَبُنَا الَّذِي أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمُّ هَدَىٰ ﴿ ﴾.

فأجابه بالجواب المطابق لسؤاله المتضمن لكون ربهما ربه، وذلك قوله: ﴿ أَعْطَى كُلِ شَيءَ خَلْقَهُ ثُم هَدَى ﴾ .

ثم قال تعالى حكاية عن فرعون: قال: ﴿قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَىٰ ﴿ قَالَ الْمُراوِنِ اللَّهُ الْأُولَىٰ ﴿ فَهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

سأل عن أمر مغيب مهما أخبره به عنه يمكنه إنكاره قصدا للمغالطة، ولذلك لم يجبه موسى عليه السلام إلا بقوله: ﴿قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَابِ لأَ يَضِلُّ رَبِّي وَلا يَنسَى ﴿ عَلَى قَوله: ﴿علمها عند ربى ﴾، ولم يقل - عند ربنا - ولا عند الله، إشارة إلى إمكان علمه عليه السلام بها.

ثم عدد عليه نعم الله وآياته، تطلفا لاستمالته أيضا، بقوله تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّن نَبَات شَتَّىٰ ﴿ فَيَ كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِأُولِي النَّهَىٰ ﴿ فَيَ مَنْهَا خَرَىٰ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ فَي فَلِكَ لاَيَاتُ لِأُولِي النَّهَىٰ ﴿ فَي مِنْهَا خَرْمَا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّه



ثم عقب ذلك بـذكر نعمه وإباحتها لهم، وكونها آية لا تـخفى على ذوى النهى، ثم أعـلمهم أنه خلقهم من الأرض برحمته، ويعـيدهم إليها بـقدرته، ثم يخرجهم منها للجزاء، وذلك لعـدله وبحكمته، وفي هذا دليل على أنه لا إله إلا هو، ولا رب غيره.

وهذا هو الذى لم يفاجأ به فرعون أولا، وتلطف به فى طريقه مع أنه من لطيف الكلام.

# الغصل الثانى

# المحسنات اللفظية

## السجع

القرآن الكريم نزل على رسول الله ﷺ فى بضع وعـشرين سنة، قضى منها عشرا فى مكة، والباقى فى المدينة، فكان من القرآن سور مكيـة وأكثرها قصار، وعددها ست وثمانون، وأخرى مدنية، وعدتها ثمان وعشرون.

والسور المكية نزلت في بدء الدعوة، ولما كانت جماعات المشركين متعصبين لأديانهم وعاداتهم وتقاليدهم، وفي أخلاقهم جفوة، وفي ألسنتهم خصومة، اتجهت السور المكية في خطابهم إلى الوجدان والمشاعر، تقسو عليهم بالزجر والتسفيه، والوعيد والتهديد، والترغيب والترهيب، والتبشير والإنذار، في أسلوب شديد الأسر، حاد قوى، متتابع السجعات الرنانة المدوية القصيرة.

نرى ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴿ مَا غَوَىٰ ﴿ وَمَا غَوَىٰ ﴿ وَمَا غَوَىٰ ﴿ وَمَا غَلَمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ ﴿ وَهُ إِلاًّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴿ وَهُ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴿ وَهُ وَمَا غَوَىٰ اللَّهُ عَلَمُهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴿ وَهُ وَمَا غَوَىٰ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ

وقولَه: ﴿ اقْتَرَبَت السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ ۞ وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمرٌ ۞ وَكَذَّبُوا وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقرٌ ۞ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِنَ الأَنبَاءِ مَا فيه مُزَّدَجَرٌ ۞ حكْمَةٌ بَالِغَةٌ فَمَا تُغْنِ النُّذُرُ ۞ ﴾ . . . إلخ [القمر] .

وقوله: ﴿ وَالذَّارِيَاتِ ذَرْوًا ﴿ فَالْحَامِلاتِ وِقْرًا ﴿ فَالْجَارِيَاتِ يُسْرًا ﴿ فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا ﴿ وَالذَّارِيَاتِ أَمْرًا ﴿ وَالنَّالِينَ لَوَاقِعٌ ﴿ وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ ﴿ فَ اللهِ اللهُ اللهُ



فالآيات السابقة تنزيل من حكيم حميد، نرى فيها الفقر متعادلة الأجزاء رقيقة النغم، خفيفة الروح، موجزة اللفظ، وافية بالمعنى، فيها وزن وموسيقية ورنين، وهذا ما يقال له: السجع.

وهو في اللغة: الكلام المقفى، أو موالاة الكلام على رُوِيٌّ واحد، وجمعه أسجاع وأساجيع (١). واشتقاقه من سجع الحمامة، وهو ترديد صوتها(٢).

وفي الاصطلاح: تواطؤ الفواصل في النثر على حرف واحد (٣).

وليس معنى ذلك أن السور المدنية تخلو من السجع، ولكن الغالب عليها الاسترسال والهدوء وطول النفس؛ لأنها تخاطب عقول قوم آمنوا بها، واطمأنوا إلى هدايتها، فهى مسبوقة لتقرير العبادات، وبيان الأحكام، وسن القوانين، وتنظيم المجتمع، وتهذيب الطبائع والأخلاق.

### السجع في عصور اللغة:

كان للسجع منزلة سنية بين العرب في الجاهلية، وكان يغمر كلامهم، وكان فيه سلامة الطبع، وقوة السليقة، ووضوح الفطرة، فمثلا:

<sup>(</sup>٣) علوم البلاغة (٣٢٤)، يقال للجزء الواحد من السجع سجعة وجمعها سجعات، وفقرة، جمعها فقر وفقرات وفقرات، وقدينة لمقارنة أختها، وتجمع على قرائن، وللحرف الأخير منها حرف الروى، والفاصلة: هي الكلمة الأخيرة من القرينة، وجمعها فواصل، وسمى السجع في القرآن فواصل أخذا من قوله تعالى؛ ﴿كَتَابٌ فُصلَتْ ﴾ [فصلت: ٣].



<sup>(</sup>١) انظر، القاموس، الصحاح، أساس البلاغة، الإتقان (جـ٢/٩٧).

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن (٨٧).

يقول أوس بن حارثة موصيا ابنه: «يا مالك، المنّيةُ ولا الدّنيّـة، والعتابُ قبل العقاب، والتجلُّد لا التبلُّد، واعلـم أن القبر خيـر من الفقر، وشـر شارب المُشتَفّ، وأقبح طاعم المقتَفّ، وذهاب البصر خير من كثير النظر(١)...».

ويقول قُسَّ بن ساعدة الأيادى فى سوق عكاظ: «أيها الناس، اسمعوا وَعُوا، من عاش مات، ومن مات فات، وكل ما هو آت آت، ليل داج، ونهار ساج، وسماء ذات أبراج، ونجوم تزهر، وبحار تزخر... للخ الخ (٢).

إلا ما كان من سجع الكهان (٣) فنجده يَنِم عن الصنعة، ويقوم على التكلف، يقول الكاهن الخزاعى في تنفير هاشم بن عبد مناف على أخيه أمية بن عبد شمس:

«والقمر الباهر، والكوكب الزاهر، والغمام الماطر، وما بالجو من طائر، وما اهتدى بعلم مسافر، من منجد أو غائر، لقد سبق هاشم أمية إلى المآثر... (٤)».

ولما جاء الإسلام كان من الطبيعى أن ينتهى سجع الكهان، وليس من المعقول أن يلجأ إليهم المسلمون ليستشيروهم في حل مشكلاتهم، أو يحتكموا إليهم في خصوماتهم، أو يستوحوهم نبأ ما حجب عنهم بعد أن عرفوا أن الغيب مما استأثر بعلمه الله وحده، وقرأوا قوله تعالى: ﴿ قُل لا أَمْلكُ لَنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرَّا مِما اسْتَاثر بعلمه الله وحده، وقرأوا قوله تعالى: ﴿ قُل لا أَمْلكُ لَنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا اللهُ مَا شَاءَ اللّه ، ولَو كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاسْتَكُثُرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ السُّوء ... ﴾ [الأعراف: ١٨٨]

لكن اختفاء سنجع الكهان لم يسمنع من ظهور سنجع آخر أغسرق منه في الكذب والضلال. وأكثر اضطرابا في النظم، وسنماجة في التركيب وهو سجع



<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة (جـ ٤/١٥٤)، المشتف: المستقصى، المقتف: العجول.

<sup>(</sup>٢) جمهرة خطب العرب (جـ٦/ ٣٥). داج: مظلم. ساج، ساكن. تزهر: تضيء، تزخر: تمتلئ. .

<sup>(</sup>٣) الكهانة ومثلها العرافة: ضرب من القضاء بالغيب، وربما خصت بالأمور المستقبلة، والعرافة بالماضية.

<sup>(</sup>٤) السيرة الحلبية لابن برهان الدين الحلبي (جـ١/٥).

المتنسبئين الذين استخفُّوا قسومهم فأطاعسوهم، مثل الأسود السعنسى، ومسيسلمة الكذاب، وسجاح بنت الحارث، وغيرهم.

ومن سجع مسيلمة آخذا من القرآن: «سبّح اسم ربّك الأعلى، الذي يسرّ على الحبلى، فأخرج منها نسمة تسعى، من بين أحشاء ومعى، فمنهم من يموت ويُدَسُّ في الثرّى، ومنهم من يعيش ويسقى، إلى أجل ومنتهى، والله يعلم السروأخفى، ولا تخفى عليه الآخرة والأولى(١)».

ولم يكن السرسول عليه يحفل بالسجع، ولا يحسرص عليه، وقد يقع فى كلامه عفوا حينما يتجه خطابه إلى الوجدان والمشاعر بالعظات والزواجر، كقوله: «يقول العبد: مالى مالى!!، وإنما لك من مالك ما أكلت فأفنيت، أو أعطيت فأمضيت، أو لبست فأبليت»(٢).

وقوله: «أيها الناس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا الأرحام، وصلُّوا بالليل والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام»(٣).

وهذه الأسجاع كانت تتسم بالندرة إذا قيست إلى ما روى لنا من خطبه وأحاديث، ونلمح أن عدم القصد فيها بين، حتى أن خطبته في حجة الوداع - وهي أطول ما قاله، لا نجد فيها سجعة واحدة (٤).

وظل السجع شائعا وبخاصة فى الوصايا والوعظ والحكم والأجوبة والملح والنوادر، وظلت له دولة مدة بقاء لغتهم فصيحة حتى أواسط القرن الرابع حيث كثر امتزاج العجم بالعرب، وضاعت النعرة العربية فيهم، ودب الفساد إلى لغتهم. وتحول القوم إلى الزخارف والزينة، وعدلوا عن الأسلوب الفطرى المطبوع الذى

المربع بهنما

<sup>(</sup>١) ثمار القلوب للثعالبي (١١٥).

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين (جـ١/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) الصناعتين (٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) تاريخ الطبرى (جـ٢/ ١٥٠).

عرف به كتاب القرون الأولى إلى طريقة الضنعة والتزويق حتى جاء السجع حائل الصنعة، شاحب اللون، لا يلذ قراءة ولا سماعا.

وظل كذلك حتى أظلنا عصر المنهضة الحديثة فبدأت الكتابة تنشط من عقالها بسبب طبع كتب التراث، وتعميم التعليم وانتشار الصحافة، والاحتكاك بالفكر الأجنبى. كل هذا خفف من وطأة السجع الثقيلة، وهون من شأن الزخرف والتصنيع، ومهدت للغة الترسل، وأصبح الشأن كله للمعانى تصب فى قوالب عربية واضحة سهلة بعيدة عن بهرج البديع.

## أنواع السجع،

ينقسم السجع من حيث طول الفِقَر وقصرها إلى قسمين:

١ - قصير: وهو ما كان مؤلفا من ألفاظ قليلة، وكلما أمعنت في القلة كان أفضل، وأقل القصير ما كان من لفظتين، كقوله تعالى: ﴿ وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفًا ﴿ وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفًا ﴿ وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفًا ﴿ وَالْمُرْسَلاتِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللللَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقوله: ﴿ وَالذَّارِيَاتِ ذَرْوا ﴿ فَالْحَامِلاتِ وِقْرا ﴿ فَالْجَارِيَاتِ يُسْرًا ﴿ ﴾ } وقوله: ﴿ وَالذَّارِيَاتِ إِللَّهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِرُ ۞ قُمْ فَأَنذِرْ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ۞ وَثِيَابَكَ فَطَهِرْ ۞ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ ۞ ﴾ [المدثر].

والسجع المقصير يدل على قوة المنشئ، وتمكنه في الصناعة، لصعوبة إدراكه، وعزة اتفاقه، ووعورة مذهبه، وبعد تناوله... ثم هو أجمل صورة، وأحلى موقعا، لقرب توارد الفاصلتين على السمع، ولاخفاء في أن تواليهما بسرعة في أزمنة متساوية - كما يقول جويو<sup>(۱)</sup> - يشعر أننا بانسجام حاضر دائما، فتظل الأذن مهدهدة دون أن يفاجئها أي شيء غير منتظر.



<sup>(</sup>١) مسائل فلسفة الفن المعاصرة (١٦٢).

ومنه ما يكون مؤلفا من ثلاثة الفاظ، او اربعة، او خمسة، وينتهى إلى تسع كلمات او إلى عشر (١) كقوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴿ فَ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴿ وَمَا يَنطقُ عَنِ الْهُوَىٰ ﴿ فَ النَّجِمِ ].

وقوله: ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ ﴿ وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴿ فَ وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرٌ ﴿ ﴾ [القمر].

٢- طويل: وتتفاوت درجاته في الطول: فمنه ما يتألف من إحدى عشرة لفظة، وأكثره خمس عشرة لفظة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَا الْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَوْعَنَاهَا مِنْهُ، إِنَّهُ لَيَقُوسٌ كَفُورٌ ﴿ وَ وَكُنِ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ السَّيَّاتُ عَنِي، إِنَّهُ لَفَوحٌ فَخُورٌ ﴿ فَ ﴾ [هود].

فالآية الأولى من إحدى عشرة لفظة، والثانية من ثلاث عشرة لفظة.

وقوله: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ، حَرِيصٌ عَلَيْكُم، بِالْمُؤْمنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِلَهُ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ، عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ، وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيم ﴿ آلِكَ ﴾ [التوبة].

فالأولى من أربع عشرة لفظة، والثانية من خمس عشرة، ولا يصح أن يزيد على ذلك عند المولى عصام (٣).

وَيَرى غيره (٤) أن من السجع الطويل ما يصل إلى عشرين لفظة فما حولها، كقوله تعالى:

﴿ إِذْ يُرِيكُهُمُ اللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلاً ، وَلَوْ أَرَاكُهُمْ كَثِيرًا لَفَشِلْتُمْ وَلَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ، وَلَكِنَّ اللَّهُ سَلَّمَ ، إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴿ إِنْ عَرِيكُمُوهُمْ إِذِ الْتَقَيْتُمْ فِي أَعْيُنِكُمْ قَلِيلاً



<sup>(</sup>١) حسن التوسل (٥١)، عقود الجمان (جـ٢/١٥٧).

<sup>(</sup>٢) ومن عد المتوسط قسما مثل له بآيات سورة القمر (حاشية الدسوقى (جـ٤/ ٤٥٠)).

<sup>(</sup>٣) الفوائد الغياثية (٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي (جـ٤/ ٤٥٠).

وَيُقَلِّلُكُمْ فِي أَعْيُنِهِمْ لِيَقْضِي اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الأَمُورُ ﴿ الْأَنْفَالَ } ﴿ وَيُقَلِّلُكُمْ فِي أَعْيُنِهِمْ لِيَقْضِي اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ ﴿ وَإِلَى اللّهِ لَا يَعْدُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ ال

فالآية الأولى عشرون لفظة، والثانية تسع عشرة، وهذا غاية ما ينتهى إليه طول السجع عند «الـقلقشندى»، وقوفا على ما ورد فى الـقرآن الكريم، الذى هو أفصح كلام، وأبدع نظام (١١).

والسجع الطويل أسهل تناولا من السجع القصير؛ لأن طول تأليف يجعل وصفه أخف مئونة على منشئيه.

### فقر السجع ومقاديرها،

أحسن السجع ما كانت فقره - أو قرائنه - متساوية في عدد الكلمات، لا يزيد بعضها على بعض، ولا تضر الزيادة في عدد الحروف؛ لأن التساوى فيها غير مشروط.

وقد جاء ذلك كثيرا فى القرآن الكريم، كقوله تعالى: ﴿وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴿ وَ فَلِي سِدْرٍ مَّخْضُودٍ ﴿ وَطَلْحٍ مَّنْضُودٍ ﴿ وَالْوَاقِعَةَ ].

وقوله: ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرُ ﴿ فَ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرُ ﴿ فَ الضَّحَى ].

وقد تختلف القرائن طولا وقصرا، وهي أنواع:

١- أن تكون القرينة الثانية أطول من الأولى:

فإن كان الطول يسيرا لم يذم، كقوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ الْمَنَ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِن مُكَان بَعِيد سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿ آَنَ اللَّهُ وَإِذَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) صبح الأعشى (جـ٢/ ٢٧٧).

فالأولى: ثماني كلمات، والثانية تسع، والثالثة: تسع.

وقوله: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴿ ﴾ [النجم]. فإن كان الطول كثيرا يخرج عن حد الاعتدال، فإنه يستقبح، وقَدَّرُوا هذا الطول بمقدار الثلث.

على أنهم قالوا: إن محل القبح إذا وقعت الطويلة بعد فقرة واحدة، أما إذا وقعت بعد فقرتين أو أكثر فلا يقبح؛ لأن الأوليين تعدان بمثابة فقرة واحدة (١).

وقد علل العلماء قبح طول الثانية على الأولى بتعليل نفسى، فزاوجوا بين علم النفس والبلاغة:

فقال صاحب عروس الأفراح: «إن السمع ألف الانتهاء إلى غاية في السجعة الأولى، فإذا ريد عليها ثقل عليه الزائد؛ لأنه يكون عند وصولها إلى مقدار الأولى كمن توقع الظَّفَر بمقصوده من فهم المراد له ولم يجده أمامه»(٢).

وقال آخر: «واضح أن العقل يقدر القوة اللازمة لإدراك المقاطع، فإذا زاد المتكلم أو نقص، أو غَيَّر في مقطع عن مالوف هيئته، تعثيرت به أذن السامع، وشق عليها ذلك، كمن يسير في سهل مستو على غير انتباه، فإنّ أقلَّ خلل في الطريق من ارتفاع، أو انخفاض، أو اعتراض حجر - بخلاف ما هومقرر في ذهنه - يوجب عثاره وتأذيه (٣)».

وقال ثالث: «دقات الساعة المتوالية، حين تبدأ أو تتكرر يعيها السامع، ولما كان تكرار الدقات يتبع نظاما معينا فإن السامع يتوقع أن تتكرر الدقات بذلك



<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي (جـ١/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) عروس الأفراح (جـ٤/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٣) فلسفة البلاغة (١٤٢).

النظام نفسه في المستقبل، وقد يكون هذا التوقع أو الانتظام شعوريا وقد يحتل شبه الشعور. دليل ذلك أنه إذا توقفت الساعة عن العمل كان توقفها سببا في لفت نظرك إليها، والبحث عن أسباب توقفها، ومعنى ذلك أن حدوث الأشياء بنظام مخالف لما نتوقع يحدث في أنفسنا شيئا من الدهشة والاضطراب... وهذا هو عينه التعليل النفساني لما يحدث من ارتياح عند الاستماع إلى الموسيقى الصوتية المنسجمة، أو إلى الشعر الموزون، أو إلى النثر المسجوع، أو الخاضع لنظام معين في توالى الكلمات وسرد العبارات، (١).

# ٢- أن تكون القرينة الثانية أقصر من الأولى:

وقد هجن ذلك أصحاب الشروح، ومنعه المخفاجي<sup>(٢)</sup>، وعده ابن الأثـير عيبا فاحشا<sup>(٣)</sup>.

وعللوا ذلك: «بأن المبالغة في القصر كثيرا ما تصدم السامع... فقد يلقى بنفسه في ناحية، ويقدر بنفسه العبارة والوقت المقرر لها، ثم يجده قد وقف فجأة عندما توقفت الجملة كما لو اصطدم بعقبة، وكما لو قَدَّر الإنسان عدة درجات في نزوله من سلم فوجدها أقل مما يقدر»(٤).

وقال آخرون: ﴿إِن السجع قد استوفى أمده بطوله، فإذا جاء الثانى أقصر منه كثيرا يبقى الإنسان عند سماعه، كمن يريد الانتهاء إلى غاية فيعثر دونها»(٥).

ومع هذا، فقد جاء في آيات الكتاب الحكيم مَا قصرت فيه الثانية عن الأولى، كقول تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴿ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدُهُمْ فِي تَصْلَيلِ ﴿ أَلَمْ يَارِيكُ ﴾ [الفيل].



<sup>(</sup>١)دراسات في علم النفس الأدبي (٨٩).

<sup>(</sup>٢) شروح التلخيص (جـ٤/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٣) المثل السائر (جدا/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) بلاغة أرسطو (٢٧٧).

<sup>(</sup>٥) شروح التلخيص جـ٤/ ٤٥٠)، المثل السائر (جـ١/ ٣٣٥).

فالأولى تسع كلمات بِحَرْفَي الجر والاستفهام، والثانية ست، وهذا غير من إذ المضر إنما هو الزيادة بأكثر من الثلث، أما الزيادة بالثلث فأقل فلا تضر (١).

وكقوله تعالى: ﴿ أَوَ لَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهَا ِ أَن لَوْ نَشَاءُ أَصَبْنَاهُم بذُنُوبِهِمْ ، وَنَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ . . . ﴾ [الأعراف: ١٠٠].

٣- أن تكون الأولى أقصر، والثانية والثالثة متساويتان.

وهو حسن، كقوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ لَهُ وَأَفْيرًا ﴿ لَهُ وَإِذَا لَهُ سَعِيرًا ﴿ لَهُ وَإِذَا اللَّهُ مَن مَكَان بَعيد سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿ لَهُ وَإِذَا اللَّهُ مَاللَّهُ مُثَالِكٌ مُثُورًا ﴿ لَهُ اللَّهُ مَانًا لَهُ اللَّهُ مَالًا لَهُ أَلُورًا ﴿ لَهُ اللَّهُ مَانًا لَهُ اللَّهُ مَانًا لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَانًا لَهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَانًا لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالًا لَهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالَالًا مَا مَا اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا

فالأولى من ثماني كلمات، والثانية والثالثة من تسع.

٤- أن تكون الأولى والثانية متساويتين، والثالثة زائدة عليهما:

كقوله تعالى:

﴿ خُذُوهُ فَغُلُوهُ ١٠ ثُمُّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ١٠ [الحاقة].

ف (خذوه): قرينة، و(غلوه) قرينة ثانية، وهما متساويتان، ولا عبرة بالفاء المأتى بها للترتيب، (ثم الجحيم صلوه): قرينة ثالثة، وهي أطول مما قبلها»(٢).

وقد رتبها المرشدى هكذا ﴿خذوه فغلوه ﴾ قرينة، ﴿ثم الجحيم صلوه ﴾ قرينة، ﴿ثم الجحيم صلوه ﴾ قرينة، ﴿ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه ﴾ قرينة، ﴿ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه ﴾

#### استقلال السجعة بمعناها،

ذهب ابن الأثير إلى أن كل واحدة من السجعتين المزدوجتين يجب أن تكون مشتملة على معنى غير المعنى اللذى اشتملت عليه أختها، فإن كان المعنى



<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي (جـ٤/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي (جـ١٤ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٣) حاشية المرشدي على عقود الجمان (جـ٢/١٥٦).

فيهما سواء فذلك هـو التطويل بعينه؛ لأن التـطويل إنما هو الدلالة على المعنى بالفاظ يمكن الدلالة عليها بدونها.

وحمل ابن الأثير على السجاعين الذين لم يهتدوا إلى ما اهتدى إليه فحادوا عن الطريق السوى، فقال: «وجُلِّ كلام الناس المسجوع جار عليه، وإذا تأملت كتابة المفلقين ممن تقدم كالصابى، وابن العميد، وابن عباد، وفلان وفلان، فإنك ترى أكثر المسجوع منه كذلك والأقل منه على ما أشرت إليه(١).

وتابع ابن الأثير على رأيه كثير من العلماء<sup>(٢)</sup>.

لكن ابن أبي الحديد تعقب ابن الأثير، ففند رأيه بكلام سديد، فقال:

«هذه سنة الكتّاب وعاداتهم وما زالوا عليها قديما وحديثا، وهم يرون ذلك من باب سعة العبارة، والاقتدار على الألفاظ، ثم إن السجعة الثانية تؤكد معنى الأولى، والتأكيد عمدة البيان والكتابة، ولذلك أحبوا فيها الإطالة وفي الشعر الاختصار، على أن القرآن الكريم - وهو على غاية الإيجاز والاختصار قد تضمن ذلك في كثير من المواضع نحو قوله تعالى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ مَلْكِ النَّاسِ مَالِي اللَّاسِ مَلْكِ النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ مَلْكِ النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ مَالِي النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ مَلْكُ مِلْكُ مِلْكُ النَّاسِ مَلْكُ مَلْكُ مَلْ مُنْ مَالْمُ مَلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مَلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مَلْكُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُمْ مِلْكُ مِلْكُ مُلْكُمُ مِلْكُ مِلْكُ مِلْكُمْ مُلْكُ مِ

فالرب ها هنا، والملك، والإله، بمعنى، فكل هذه السجعات قد أعطيت معنى الأخرى.

ومشل قبوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءً ثَجَّاجًا ﴿ لِنَهُ لِنُخْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتًا ﴿ وَجَنَّاتِ أَلْفَافًا ﴿ لَهِ ﴾ [النبأ].

فإن الجنات هي البساتين، ولا معنى للبساتين إلا ما كان محتويا على الحَبُّ والنات.



<sup>(</sup>١) المثل السائر (جـ١/٢٧٨).

وقوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴿ آَلَ وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كِذَّابًا ﴿ آَلَ ﴾ [النبأ]، فإن عدم اعتقادهم للحساب هو تكذيبهم بالآيات.

ومثل هذا في القرآن العزيز كثير جدا ١٩٥١.

وتعقيب ابن أبى الحديد، واستشهاده بآيات الذكر الحكيم تُلْجِم كل معترض، والدكتور على الجندى يزيد إيضاحا، فيقول:

«التكرار يأتي على قسمين:

تكرار لا يزيد الكلام بهجة، ولا يمنح القارئ فائدة، وهو مستقبح حيث وقع؛ لأنه الحشو والفضول، والتطويل الذي أوسعه البلغاء ذما، وقعصاراه أنه يضيع الوقت، ويورث التعب، ويبغض في القراءة أو الاستماع، ويوقع في الضجر والسآمة، وهو يدل على ضيق العطن، ونضوب المعارف، وجدب الفكر.

وتكرار يخلع على الكلام رونا وجمالا، وينضفى عليه بهاء وبشاشة، ويضيف إليه ألوانا من الأنغام المحببة، ويشقق منه صورا جديدة تحمل أطيافا جديدة من المعانى والأخيلة والعواطف.

وهذا الذي أسلفناه هو الفرق بين الإطناب والتطويل(٢).

فالإطناب بلاغة، والتطويل عى؛ لأن التطويل بمنزلة سلوك ما يُسبعُد جهلا بما يُقرَّب، والإطناب بمنزلة سلوك طريق بعيد نَزِه يحتوى على زيادة فائدة (٣).

والتَّكْرار الفنى البليغ لا يقع متحدا فى جوهره أبدا، بل لابد أن يتحفنا بشىء من التلوين اللفظى والمعنوى والصوتى، فيه جِدَّةٌ وطَرافة لا توجد فى الفقر السابقة.



<sup>(</sup>١) الفلك الدائر على المثل السائر (جـ١٧٩/٤).

<sup>(</sup>٢) فن الأسجاع (جـ١-/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) الصناعتين (١٤٣).

ولايذم الأسلوب المسجع بذلك لأن من لوازمه الإطناب، وقد سَـلَم له النقاد المحققون بهذه الخاصة، فأبو هلال العسكرى يقول: (١)

«ولا بد للكاتب في أكثر أنواع مكاتباته من شعبة الإطناب، يستعملها إذا أراد المزاوجة بين الفصلين، ولا يعاب ذلك منه، مثل أن يكتب: عظمت نعمنا عليه، وتظاهر إحساننا لديه، فيكون الفصل الأخير داخلا معناه في الفصل الأول، وهذا مستحسن لا يعيبه أحد.

ولما أحيط بمروان الأموى، قال خادمه «باسل»: «من أغفل القليل حتى يكثر، والصغير حتى يكبر، والخفى حتى يظهر، أصابه مثل هذا».

ثم يقول: وهذا كلام في غاية الحسن، وإن كان معنى الفصلين الأخيرين داخلا الأول في الفصل.

والأستاذ الشايب يفرق بين الأسلوب العلمى والأسلوب الأدبى فى احتوائه على التكرار، فالعلمى يحميل إلى القصد فى التعبير، وترك الزينة والتأنق، والبعد عن التكرار والترادف، وتركيز المعانى وتحديدها تحديدا واضحا دقيقا فى ألفاظ تختار بعناية بالغة لتشف عن مدلولها بعيدا عن الإبهام والاحتمال والاشتراك.

والأسلوب الأدبى من شأنه أنه يَعْنِى بالصورة ويستجيدها، ويتأنق فيسها فيجلو علينا المعنى الواحد فى حلل مختلفة، ومعارض متباينة، زيادة فى الإمتاع والإطراف، وذلك يقتضى التكرار والترادف فى كثير من الأحيان.

والتكرار المعنوى جائز في الخطابة لـتثبيت الأفكار فـي الأذهان، وتمكين السامعين من الفهم، ولقوة التأثير، ولكن لابد من تغيير العبارات(٢).



<sup>(</sup>١) الصناعتين (١٤٥).

<sup>(</sup>٢) الأسلوب (٩٤).

### منزلة السجع من البلاغة،

اختلفت أنظار العلماء إلى السجع فذمه جماعة منهم، وعدوه عـيبا، بينما مدحه آخرون بشروط يوجَدُ الحسن بوجودها، وينتفى بعدمها.

ومشار الخلاف ما روى أن رسول الله ﷺ قضى فى جنين امرأة ضربتها الحرى - فسقط ميتا - بِغْرَقِ(١) على عاقلة الضاربة، فقال رجل منهم: كيف نَدِى من لاشرب ولا أكل، ولا صاح فاستهل، ومثل ذلك دمه يُطلُ (يُهدر).

فقال ﷺ: إياكم وسجع الكهان (٢)، أو - إنما هذا من إخوان الكهان (٣).

وقوله عليه السلام لبعض أصحابه: «وما يدريك أنه شهيد لعله كان يتكلم بما لا يعنيه، ويبخل بما لا ينفعه».

قال العسكرى: ولو قال: بما لا يغنيه لكان سجعا، والحكيم العليم يتكلم على قدر المقامات، ولعل قوله: (ينفعه) كان اليق بالمقام فعدل إليه (٤).

وعلى هذا استند من ذهب إلى ذم السجع.

وقال الرمانى: «السجع عيب، والفواصل بلاغة»<sup>(ه)</sup>.

وعابه الباقلاني: «لأن السجع يتبع المعنى فيه اللفظ الذي يؤدي إلى



<sup>(</sup>١) الغرة: بالضم عبداو أمة.

 <sup>(</sup>۲) لسان العسرب، وفي الصناعتسين ۲۰۰: أسجعا كسمجن الكهان، وفي إعسجار القرآن للباقلاني، السجاعة كسجاعة الجاهلية.

<sup>(</sup>٣) الموطأ (جـ٢/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٤) الصناعتين (٢٠١).

<sup>(</sup>٥) الإتقان (جـ٧/ ٩٧)، سر الفصاحة (١٦٥).

السجع، وليس كذلك ما اتفق مما هو في تقدير السجع من القرآن؛ لأن اللفظ يقع فيه تابعا للمعنى (١).

فسمى كل منهما ما ورد من القرآن على صورة السجع فواصل، رغبة في تنزيه القرآن عن الكهنة.

وقد تصدى للرد على من ذهب إلى ذم السجع وكراهيته - أخذا من الحديث السابق - كثير من البلاغيين، منهم:

ابن سنان (٢) فقد أثبت السجع القرآنى، ورد مـذهب المخالفيـن، فقد بدأ بذكر مذهب المخالفين فى تسمية أواخـر الكلمات فواصل لا أسجاعا، وتفرقتهم بين الأسجاع والـفواصل، بأن الأولى تقصد لذاتهـا وتخضع للفظ، والثانسية تتبع المعانى ولا تكون مقصودة فى أنفسها.

ثم فرق بيسن الفواصل والأسجاع، فقرر أن الأسجاع حروف متماثلة فى مقاطع الفصول، وأن الفواصل منها ما يكون متماثل الحروف فى المقاطع فيكون سجعا، ومنها ما يكون متقاربا لا متماثلا فلا يكون سجعا.

وكل من المتماثل والمتقارب، إما أن يكون طوعا سهلا تابعا لمعناه، وإما أن يكون على الضد من ذلك، فالأول محمود، والثاني مذموم.

والقرآن قد ورد فيه القــسمان جميعا - المتماثل والمــتقارب - وكلاهما من القسم المحمود.

مثال المتماثل قوله تعالى: ﴿وَالطُّورِ ﴿ وَكِتَابٍ مَّسْطُورٍ ﴿ فِي رَقَّ مِثْنَالُ المَّمْدُورِ ﴿ فِي رَقَّ مُنْشُورٍ ﴿ وَالْطُورِ ].



<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن (٥٨).

<sup>(</sup>٢) سر الفصاحة (١٦٥-١٦٧).

وقـولـه: ﴿ طه ۞ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَىٰ ۞ إِلاَّ تَذْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ۞ تَنزِيلاً مِّمَّنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَالسَّمَوَاتِ الْعُلَى ۞ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ۞ ﴾ [طه].

وقوله: ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا ﴿ فَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا ﴿ فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحًا ﴿ فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحًا ﴿ فَأَثَرُنْ لِمَ نَقْعًا ﴿ فَوَسَطْنَ لِمُ جَمْعًا ﴿ ﴾ [العاديات].

وقوله: ﴿ وَالْفَجْرِ ﴿ وَاللَّيْلِ عَشْرِ ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴿ فَي ذَلِكَ قَسَمٌ لّذي حَجْرٌ ﴿ فَ } [الفجر].

﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ ﴿ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴿ الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ ﴿ وَفَرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ طَغُواْ فِي الْبِلادِ ﴿ وَفَرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ ﴿ فَهَا الْفَسَادَ ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ ال

حذفوا الياء من «يسرى، الوادى» طلبا للموافقة في الفواصل.

وقوله: ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ ﴿ وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴿ فَ القَمر] .

جميع هذه السورة على هذا الازدواج.

هذا جائز أن يسمى سجعا؛ لأن فيه معنى السجع، ولا مانع فى الشرع يمنع من ذلك.

ومثال المتقارب فى الحروف قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ مَالِكَ يَوْمُ اللَّهِ مِنْ الرَّحِيمِ ﴿ مَالِكَ يَوْمُ اللَّيْنِ ﴿ ﴾ [الفاتحة]، وقوله: ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ﴿ مَا لَكَ عَجُبُوا أَنَ جَاءَهُمُ مَنْذُرَّ مَنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ ﴾ [ق].

وهذا لا يسمى سجعا؛ لأن حروفه غيرمتماثلة.

ثم خطًا الرماني في إطلاقه القول: «إن السجع عيب، والفواصل بلاغة» لأنه إن أراد بالسجع ما يكون تابعا للمعنى وكأنه غير مقصود، فذلك بلاغة، والفواصل مثله. وإن كان يريد بالسجع ما تقع المعانى تابعة له وهو مقصود متكلف، فذلك عيب، والفواصل مثله.



وكما يعرض التكلف في السجع عند طلب تماثل الحروف، كذلك يعرض في الفواصل عند طلب تقارب الحروف.

ويقول حازم القرطاجني(١):

وكيف يعاب السجع على الإطلاق، وإنما نزل القرآن على أساليب الفصيح من كلام السعرب، فوردت الفواصل فيه بإزاء ورود الأسجاع في كلام العرب، وإنما لسم يجئ على أسلوب واحد؛ لأنه لا يحسن في السكلام جميعا أن يكون مستسمرا على نمط واحد لما فيه من التكلف، ولما في الطبع من الملل عليه، فلهذا وردت بعض آى القرآن متماثلة المقاطع، وبعضها غير متماثل.

ولا شك أن الفصل الذى عقده الباقلانى لنفى السجع عن القرآن، والرد على مخالفيه بحجج أوهى من بيت العنكبوت يعتبر أخف فصول الكتاب وزنا، وأقلها قدرا، وأحفلها بالخطأ البين فى أصل الفكرة، وفى كيفية نصرتها والدفاع عنها، والحجاج دونها، والرد على مخالفيها، ومرد ذلك إلى أن الباقلانى قد اندفع فى كلامه بدافع المناصرة لمذهب الأشاعرة الذى كان يدين به.

ويقول ابن الأثير<sup>(٢)</sup>:

«إن النهى لم يكن عن السجع نفسه، وإنما النهى عن حكم الكاهن الوارد باللفظ المسجوع... أى أتتبع سجعا كسجع الكهان؟ وكذلك كان الكهان كلهم، فإنهم كانوا إذا سئلوا عن أمر جاءوا بالكلام مسجوعا... فالسجع إذا ليس بمنهى عنه، وإنما المنهى عنه هو المتبوع فى قول الكاهن... وإلا فالسجع الذى أتى به الرجل لا بأس به ... وهذا كلام حسن من حيث السبجع، وليس بمنكر لنفسه، وإنما المنتكر هو الحكم الذى تضمنه فى امتناع الكاهن أن يَدِى الجنين بغرة: عبد أو أمة».



<sup>(</sup>١، ٢) المثل السائر (جـ١/٢٧٣-٢٧٥).

وهناك رأى آخر لابن الأثير، يقول:

«لو كره النبى ﷺ السجع مطلقا، لقال: اسجعا؟ ثم سكت. وكان المعنى يدل على إنكار هذا الفعل، لم كان؟، فلما قال: «أسجعا كسجع الكهان»؟، صار المعنى معلقا على أمر - أنه لم يذم السجع على الإطلاق - هو إنكار الفعل، لم كان على هذا الوجه؟.

فعلم أنه إنما ذم من السجع ما كان مثل سجع الكهان لا غير، وأنه لم يذم السجع على الإطلاق.

### ومن أجازوا السجع فقد أجازوه بشروطه،

يقول ابن وهب: «ومن أوصاف البلاغة أيضا: السجع في موضعه وعند سماح القريحة به، وأن يكون في بعض الكلام لا جميعه»(١).

ويقول أبو هلال العسكرى: «لا يحسن منثور الكلام ولا يحلو حتى يكون مزدوجا، ولا تكاد تجد لبليغ كلاما يخلو من الازدواج، ولو استغنى كلام عن الازدواج لكان القرآن لأنه من نظمه خارج عن كلام الخلق. . . فكل هذا يؤذن بفضيلة السجع على شرط البراءة من التكلف، والخلو من التعسف»(٢).

ويقول الإمام عبد القاهر: «وعلى الجملة فإنك لا تجد تجنيسا مقبولا، ولا سجعا حسنا، حـتى يكون المعنى هو الذى طلبه واستدعـاه، وساق نحوه، وحتى تجده لا تبتغى به بدلا، ولا تجد عنه حولا»(٣).

<sup>(</sup>٣) أسرار البلاغة (٧)، وقد مشل عبد القاهر للسجع المطبوع والتجنيس من الحديث النبوى وكلام البلغاء ولم يتعرض لسجع القرآن ولم يمثل له، ولعله آثر السلامة بعدم التعرض لهذا الموضوع الشائك.



<sup>(</sup>١) نقد النثر – البرهان في وجوه البيان (١٠٧).

<sup>(</sup>٢) الصناعتين (١٩٩، ٢٠٠).

ويقول ابن الأثير: «وقد ذمه بعض أصحابنا... ولا أرى لذلك وجها سوى عجزهم أن يأتوا به، وإلا فلو كان مذموما لما ورد في القرآن الكريم... وقد ورد على هذا الأسلوب من كلام النبي ﷺ شيء كثير.

واعلم أن الأصل في هذا السجع إنما هو الاعتدال في مقاطع الكلام، ليس الوقوف في السجع عند الاعتدال في قط، ولا عند تواطؤ الفواصل على حرف واحد، إذ لو كان ذلك هو المراد من السجع لكان كل أديب من الأدباء سجاعا. فإذا صُفى الكلام المسجوع من الغثاثة والبرد فإن وراء ذلك مطلوبا آخر وهو أن يكون اللفظ فيه تابعا للمعنى، لا أن يكون المعنى فيه تابعا للفظ، فإنه يجيء عند ذلك كظاهر مُمَوَّ، على باطن مُشوَّه ويكون مثله كغِمْد من ذهب على نَصْلٍ من خشب، (۱).

ولا حرج علينا بعد هذا أن نطلق على فواصل القرآن أسجاعا، وإذا تتبعنا مشلا سورة «القمر» نجد سجعاتها قد بنيت على حرف الراء، لا تجد حرفا مستكرها، ولا فاصلة قلقة، ولا تضحية بالمعنى في سبيل السجع، مما جعله يفيض سحرا ويقطر عذوبة.

\* \* \*

وفواصل الأسجاع موضوعة على أن تكون ساكنة الأعجاد<sup>(٢)</sup>، موقوفا عليها؛ لأن الغرض أن يزاوج بينها، ولا يتم ذلك في كل صورة إلا بالوقف والبناء على السكون، كقولهم: «ما أبعد ما فات، وما أقرب ما هو آت»، فإنه لو اعتبرت الحركة لفات السجع؛ لأن التاء من «فات» مفتوحة ومن «آت» مكسورة منونة، وهذا غير جائز في عرف القوافي، ولا يتحقق فيه التزاوج بين الفواصل.



<sup>(</sup>١) المثل السائر (جـ١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) أواخر فواصل القرائن.

# الحسن اللفظي والمعنوى للسجع

من الباحثين من ينظر إلى السجع فى القرآن الكريم على أنه مناسبة لفظية مرغوبة ومطلوبة فى اللغة العربية، فهو يريح القارئ من البَهْر، ويرشده إلى تلوين الصورة، وإجادة الوقف، وينزيد من روعة الستلاوة بما ينخلع عليها من إينقاع محبب، ويمد القُرَّاء بألوان من التنغيم المؤثر الأخاذ.

وهذا إن صدق في سجع الكتاب فلا يصدق إطلاقا على السجع في القرآن الكريم، فعلينا ألا ننظر إلى بلاغة السجع في القرآن هذه النظرة المحدودة التي لا تكاد تتجاوز الألفاظ والصيغ، فإن هذه الصورة اللفظية الحسية مع جمالها لا يصح أن تصرفنا ولا تحجب عن ذهننا ما استتر فيه من بدائع الأسرار، ودقائق الأغراض.

كما أن من مزايا السجع في القرآن الكريم شدة ارتباط الفاصلة بما قبلها من الكلام بحيث تنحدر على الأسماع انحدارا، وكأن ما سبقها لم يكن إلا تمهيدا لها، وبحيث لو حُذِفَت لاختل معنى الكلام، ولو سُكِتَ عنها لاستطاع السامع أن يختمه بها انسياقا مع الطبع، والذوق السليم.

يتجلى ذلك في قوله تعالى:

﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَالْعُزَّىٰ ﴿ وَمَنَاةَ النَّالِثَةَ الأُخْرَىٰ ﴿ إِلَى اللَّكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ اللَّكَمُ الذَّكُرُ وَلَهُ اللَّهَىٰ ﴿ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى الل

فكلمة ﴿ ضيزى ﴾ عدَّها ابن الأثير من الألفاظ الغريبة التي حسنت بحسن موقعها، ثم علل ذلك بأنها جاءت على الحرف المسجوع التي جاءت السورة جميعها عليه، وغيرها لا يسد مسدها، وقد يكون هناك لفظة أحسن منها مثل: (جائرة، أو ظالمة)، لكنها في هذا الموضع لا ترد ملائمة لأخواتها ولا مناسبة



لأنها تكون خارجة عن حرف السورة، فلو قلنا: ألكم الذكر وله الأنثى، تلك إذا قسمة ظالمة، لم يكن النظم كالنظم الأول، وصار الكلام كالشيء المعوز الذي يحتاج إلى تمام، وهذا لا يخفى على من له ذوق ومعرفة بنظم الكلام (١١).

فابن الأثير أرجع الجمال والحسن إلى شيء لفظى خالص، وهـو مراعاة التقارب في مقاطع الفواصل، ليتم لها الإيقاع الحسن والانسجام الموسيقى، وهو كلام مسلم بحكم السمع والذوق.

لكن الرافعي (٢) ينظر إلى الآية نظرة أخرى شاملة، وتناولها من ناحية اللفظ والمعنى، ويقودنا إلى سر الإعجاز، فيقول:

"وفى القرآن لفظة هى أغرب ما فيه، وما حسنت فى كلام قط إلا فى موضعها، وهى كلمة ﴿ ضِيزَى ﴾، ومع ذلك فإن حسنها فى نظم الكلام من أغرب الحسن وأعجبه، ولو أدرت اللغة عليها ما صلح لهذا الموضع غيرها، فإن السورة التى هي منها - وهى سورة النجم - مفصلة كلها على حروف "الياء"، فجاءت الكلمة فاصلة من الفواصل.

ثم يقول بعد ذلك - مضيف إلى ما أدرك ابن الأثير - ثم هي في معرض الإنكار على العرب، إذ وردت في ذكر الأصنام، وزعمهم في قسمة الأولاد فإنهم جعلوا الملائكة والأصنام بنات الله مع وأدهم البنات، فقال تعالى: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الأَنثَىٰ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَعْ وأدهم البنات، فقال تعالى: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الأَنثَىٰ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكُمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللل



<sup>(</sup>١) المثل السائر (جـ١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن والبلاغة النبوية (٢٦١).

البلاغة خاصة في اللفظة الغريبة التي تمكنت في موضعها من الفصل، ووصفت حال المتهكم في إنكاره من إمالة اليد والرأس بهذيب المدين فيها إلى الأسفل والأعلى، وجمعت – إلى ذلك – غرابة الإنكار بغرابتها اللفظية.

والعرب يعرفون هذا الضرب من الكلام، وله نظائر في لغتهم، وكم من لفظة غريبة عندهم لا تحسن إلا في موضعها، ولا يكون حسنها – على غرابتها – إلا أنها تؤكد المعنى الذي سيقت إليه بلفظها وهيئة منطقها، فكان في تأليف حروفها معنى حسيا، وفي تأليف أصواتها معنى في النفس».

\* \* \*

درج العلماء الذين لا يتحرجون من إطلاق السجع على الفواصل القرآنية، أن يذكروا في مقام الاستدلال على أن السجع أسلوب مقصود للقرآن الكريم، أن الاتفاق واقع على أن «موسى» أفضل من أخيه «هارون» عليهما السلام، ولمكان السجع قيل في بعض المواضع من القرآن الكريم: «هارون وموسى»(۱). تمشيا مع الانسجام الموسيقى في نسق الكلام، وقيل في موضع آخر: «موسى وهارون»(۲). لأن الفواصل قبل ذلك مبنية على الواو والنون(۳).

وهؤلاء لا يقصدون من كلامهم إلا المنظر إلى الحلية اللفظية والحسن الصوتى.

لكن الباقلاني (٤) وجد أن السجع في الآيات ينطوى على مقاصد معنوية تنكشف للباحث، فيقول في مقام الرد عليهم:

«ما ذكروه من تقديم «موسى» على «هارون» فى موضع، وتأخيره عنه فى موضع لمكان السجع، ولـتساوى مقاطع الكلام، ليس بصحيح، والـفائدة غير ما ذكروه.



<sup>(</sup>١) الآية: ﴿ فَأَلْقَى السَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُوا آمَنًا برَبَّ هَرُونَ وَمُوسَىٰ ﴿ ﴾ [طه].

<sup>(</sup>٢) الآية: ﴿ قَالُوا آمَنًا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ يَكِ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَرُونَ ﴿ ﴾ [الشعراء].

<sup>(</sup>٣) فن الأسجاع (جـ٢/ ١٧٢)، الإتقان (جـ٢/ ٩٧).

<sup>(</sup>٤) إعجاز القرآن.

وهى أن إعادة ذكر الـقصة الواحدة بالفاظ مختلفة تؤدى معنى واحدا من الأمر الصعب الذى تظهر فيه الفصاحة، وتتبين فيه البلاغة، وقد أعيد كثير من القصص فى مواضع مختلفة على ترتيبات متفاوتة، ونبهوا بذلك على عجزهم عن الإتيان بمثله مبتدأ به ومكررا، فعلى ذلك يكون المقصد بتقديم بعض الكلمات وتأخيرها - إظهار الإعجاز على الطريقين جميعا دون التسجيع الذى توهموه.

أو أن الأغلبية من قوم موسى تنظر إليه نظرة القائد لهذه المعركة فتقدمه، كما أن بعضا من القوم ينظر إلى هارون نفس النظرة، إذ كان صاحب بيان أكثر من موسى (١).

\* \* \*

كما درجوا على القول بأن المفعول حذف من (قبلي) في قوله تعالى: ﴿ وَالضُّحَىٰ ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴿ وَالضَّحَىٰ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَالضَّحَىٰ اللَّهُ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴿ وَالضَّحَىٰ اللَّهُ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَالضَّحَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا وَدَّعَكُ رَبُّكُ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَالسَّحَى ﴾ .

وكأن القائل بهذا لم يجد أثرا لهذا المحذف في المعنى مطلقا، فلم يبق إلا هذا الاعتبار التافه الذي إن صبح أن يقال في غير القرآن الكريم، فلعلم آخر ما يمكن أن يقال، بل هو عند أهل الفن مما لا ينبغي أن يقال في القرآن (٢).

لكن هذا الحذف وقع؛ لأن البلاغة تقتضيه استغناء عن المحذوف بذكره من قبل في: ﴿ مَا وَدَعِكُ ﴾ .

ومثله في السورة نفسها:

﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ صَالاً فَهَدَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ عَائلاً فَهَدَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ عَائلاً فَأَغْنَىٰ ﴿ فَهُ وَاخْتَصَار يَقَع فَأَغْنَىٰ ﴿ فَهُ الضَّحَى ]، فهو اختصار يقع من إيجاز الحذف في أفضل منازله.



<sup>(</sup>١) القصص القرآني في مفهومه ومنطوقه (٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) البلاغة والفلسفة (٧).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (جـ١١١/٤).

بقى الجانب المعنوى من البلاغة، وفيه نموذج رائع لأدب الخطاب فى التنزيل الحكيم، وهو أن حذف المفعول قد وقع لئلا يواجه الرسول - عليه الصلاة والسلام - بنسبة القلى إليه، وإن كان فى كلام منفى - لطفا به وشفقة عليه.

أو لنفى صدور القلى عنه - عز وجل - بالنسبة له ﷺ ولأحد من أصحابه إلى يوم القيامة (١).

#### \* \* \*

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلاَّ تَجُوعَ فِيهَا وَلا تَعْرَىٰ ﴿ آلَكَ وَأَنَّكَ لا تَظْمَأُ فِيهَا وَلا تَعْرَىٰ ﴿ آلِكَ وَأَنَّكَ لا تَظْمَأُ فِيهَا وَلا تَضْحَىٰ ﴿ آلِكَ ﴾ [طه].

فى نزول الآية على هذا الترتيب وبتلك الحلية اللفظية ما يثير التساؤل: بأن المناسب والظاهر من السياق أن يجتمع الجوع والظمأ، والعرى والضحو، لظهور التناسب بينها، فلماذا عدل عن ذلك إلى أسلوب السجع؟

لكن للنسق الإلهي أسرارا دقيقة، منها:

١- فى ذكر الآية على هذا الـترتيب تناسب معنوى دقيـق، فإن الجوع خلو باطنى من الـطعام، والعرى خلو ظاهـر مـن اللباس، فكلاهـما عرى، والظمأ حرقة داخلية فى الجوف، والضـحو حرقة خارجية فى الجسد، فكلاهما حرارة.

٢- إن الشّبع والرّى والكُسوة والكِنّ، هى الأقطاب التى يدور عليها كفاف الإنسان، فذكّر آدم باستجماعها له فى الجنة، وأنه مكفى لا يحتاج إلى كفاية كاف، ولا إلى كسب كاسب، كما يحتاج إلى ذلك أهل الدنيا، وذكرها بلفّظ النفى لنقائضها التى هى (الجوع والعرى والظمأ والضحو)



<sup>(</sup>۱) روح المعاني للألوسي (جـ ١٥٦/٣٠).

ليطرق سمعه بأسامي صنوف الشقوة التي حذره منها، حتى يتحامى السبب الموقع فيها كراهة لها(١).

٣- فى هذا الترتيب سر بديع من البلاغة يسمى قطع النظير عن النظير (٢). ذلك أنه قطع الظمأ عن الجوع، والضحوة عن الكسوة مع ما بينهما من التناسب، والغرض من ذلك تحقيق تعداد هذه النعم وتصنيفها، ولو قُرنَ كلا بشكله لتوهم المعدودات نعمة واحدة.

幸 幸 幸

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ ﴿ آَلَ وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ آِلُهِ فِي الْمِحَاقَة ]. قَلَيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ آِلُهِ الْمِحَاقَة ].

ختمت الآية الأولى بـ وتؤمنون ، والثانية بـ وتذكرون ، ووجهه: أن مخالفة القرآن لنظم الشعر ظاهـرة واضحة لا تخفى على أحد، فـقول من قال: شعر، كفر وعناد محض، فناسب ختمه بقوله: وقليلا ما تؤمنون .

وأما مخالفته لنظم الكهان وألفاظ السجع فيحتاج إلى تدبر وتذكر؛ لأن كلا منهما نثر، فليست مخالفته لهما في وضوحها لكل أحد كمخالفته للشعر، وإنما تظهر بتدبر ما في القرآن من الفصاحة والبلاغة والبدائع والمعانى الأنيقة، فحسن ختمه بقوله: ﴿ قليلا ما تذكرون ﴾ (٣).

\* \* \*

وقد تجتمع الفواصل المسجوعة في موضع واحد ويخالف بينها لغرض معنوى، وسر بلاغي، يقول تعالى:





<sup>(</sup>١) الكشاف (جـ٣/ ٧٢).

<sup>(</sup>٢) الانتصاف لابن المنير (جـ٣/ ٧٢) على هامش الكشاف.

<sup>(</sup>٣) الإتقان (جـ٢/١٠١).

فقد ختمت الآية الأولى بقوله: ﴿ لقوم يعلمون ﴾ ، والثانية بقوله: ﴿ لقوم يعلمون ﴾ ، والثالثة بقوله: ﴿ لقوم يؤمنون ﴾ .

وذلك أن حساب النجوم والاهتداء بها يختص بالعلماء، فناسب ختمه بـ ( يعلمون )، وإنشاء الخلائق من نفس واحدة، ونقلهم من صلب إلى رحم، ثم إلى الدنيا، ثم إلى حياة وموت، والنظر في ذلك أدق، فناسب ختمه بـ ( يفقهون )؛ لأن الفقه فهم الأشياء الدقيقة، ولما ذكر ما أنعم به على عباده من سعة الأرزاق والأقوات والثمار وأنواع ذلك، ناسب ختمه بالإيمان الداعى إلى شكره - تعالى - على نعمه (1).

\* \* \*

وقوله تعالى:

﴿ أَوَ لَمْ يَهُد لَهُمْ كَمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات أَفَلا يَسْمَعُونَ ﴿ آَنَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الأَرْضِ الْجُرُزِ فَلَكَ لَآيَات أَفَلا يَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الأَرْضِ الْجُرُزِ فَلَكَ لَا يَسُولُ الْمُونَ ﴿ آَنُهُ اللَّهُمُ أَفَلا يُبْصِرُونَ ﴿ آَنُهُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>٢) يهد لهم: يبين لهم. الجرز والمجروزة: التي لا تنبت، أو أكل نباتها، أو لم يصبها مطر.



<sup>(</sup>١) الإتقان (جـ٢/٢).

فأتى في الآية الأولى بـ ﴿ يهد لهم ﴾ ، وختمها بـ ﴿ يسمعون ﴾ ؛ لأن الموعظة فيها مسموعة، وهي أخبار القرون.

وأتى فى الشانية بـ ﴿ يَرُوا ﴾ ، وختمها بـ ﴿ يبصرون ﴾ ، لأن المـوعظة مرئية»<sup>(۱)</sup>.

ومثلها قــوله تعالى: ﴿ وَمَنْهُم مَّن يَسْتَمَعُونَ إِلَيْكَ ۚ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُوا لا يَعْقَلُونَ ﴿ ٢٤﴾ وَمَنْهُم مَّن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِي الْعُمْيَ وَلَوْ كَانُوا لا يُنْصرُونَ ﴿ آنِكُ ﴾ [يونس].

فإن الصمم مرتبط بالعقل، والعمى مرتبط بالبصر.

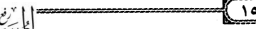
وفوق ذلك ففي الآية ما يسمى به المضاعفة ﴾، وهي أن يتضمن الكلام معنيين: معنى مصرح به، ومعنى كالمشار إليه.

فالمعنى المصرح به هنا: أنه لا يقدر أن يهدى من عمى عن الآيات، وصُمَّ عن الكلم البينات، بمعنى أنه صرف قلبه عنها فلم ينتفع بسماعها ورؤيتها.

والمعنى المشار إليه: أنه فضل السمع على البصر؛ لأنه جعل مع الصمم فقدان العقل، ومع العمى فقدان النظر فقط<sup>(٢)</sup>.

وهذا من معجزات القرآن الكريم، فربطه السمع بالعقل، وإشارته إلى أفضليته على البصر، كشف عنه العلم الحديث وتقره المشاهدة، فالسمع من منافذ العقل، والأصم ليس إلا حجرا أصم.

وأما العمى فلم يقعد بصاحبه يوما عن بلوغ مراتب النبوغ والعبقرية، ولعله من المرشحات لها<sup>(٣)</sup>.



<sup>(</sup>١) الإتقان (جـ٢/ ١٠١).

<sup>(</sup>٢) الصناعتين (٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) فن الأسجاع (جـ٧/ ١٩٤).

وفى ذلك يقول «جويو»<sup>(۱)</sup>: ولعل فى إمكان الشاعر الذى ولند أعمى أن يرسم لشعره صورا ملونة إلى أبعد حد، برغم أنه لا يعتمد إلا على إحساسات اللمس والسمع والشم.

إن جمال الشمس لا يقوم على النور وحده، ولقد قال أحد العميان: إنى لأسمع الشمس لحنا جميلا.

وصدق الله العظيم حيث يقول: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقَلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لِا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴿ لَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴿ لَكِنَ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴿ لَنَكِ ﴾ [الحج].

ويقول الشاعر<sup>(٣)</sup>:

إذا حل نور الله فى قلب عبده لقد طبق الدنيا «المعرك» شهرة وعُمَّر فيها مُبْصرون كأنهم فلا تحسب العين البصيرة مغنّمًا

فما فَاتَهُ من نُور عَيْنيه محْتقرُ وسارت مسيرَ الشَّمس ذكراه والقمر هوانًا على التاريخ ليسوا من البشر لمن ليس ذا قلب وإن زانها الحور

وقوله تعالى:



<sup>(</sup>١) مسائل فلسفة الفن المعاصر (٥٩-٢٥-٧٢).

<sup>(</sup>٢) ألحان الأصيل (٣٤١).

قد يظن ظان عند النظرة الخاطفة فى الآيات السابقة أن القرآن يحافظ على النغم الموسيقى والنظام السجعى فقط، حيث يقول: ﴿ إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أَوْلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴾، وإلا لقال مثلا: «إما أن تُلْقى وإما أنْ نُلْقى».

والحق أن الآية بوضعها الذي جاءت عليه قد بلغت في السمو الـقولى غايته، فهي بوضعها القائم تشير إلى ما كان يتردد في نفوس هؤلاء السحرة من نشوة بالنصر، واعتقاد جازم بهزيمة موسى وأخيه، ومن هنا كان سواء لديهم أن يُلقى موسى عصاه أولا، أو يُلقوا حبالهم وعصيهم أولًا.

فإذا زدنا بعد ذلك محافظة القرآن على النسق في الفاصلة، حتى يطرد النظم كان غاية في دقة النظم، وتمكن الفاصلة.

ومن هنا كان التعبير القرآنى فى قمة السمو فى التعبير، بخلاف التعبير «إما أن تُلْقى وإما أن نُلْقى» فهو فضلا عن عدم اضطراد النظم، ومخالفة الفاصلة لما قبلها وما بعدها، فإن فيه ما يشير إلى عوامل الشك والقلق الذى ينتاب السحرة من نتيجة الإلقاء.

\* \* \*

والتصريع فى النظم كالسجع فى النثر، ويُشبَّه البيت المصروع بباب له مصراعان متشاكلان، وهو فى أول أبيات القصيدة أحسن من تركه، فأما فى أثنائها فقد يحسن ما قل منه دون ما كثر. وقد استعمله امرؤ القيس فى الأول وفى الوسط، فقال فى مطلع معلقته:

قِفَا نبكِ من ذكرى حبيب ومنزلِ بسِقْط اللَّوى بين الدَّخُول فحومَلِ وفي أثنائها:

أفاطم مهلا بعض هذا التدلُّل وإن كنتِ قد أزمعتِ صرمى فأجملى

وكذلك الـتشطير: وهـو أن يجعل كل من شطـرى البيت سجـعة مخـالفة لأختها، كقول أبى تمام يمدح المعتصم عند فتح عمورية:

تدبير معتصم، بالله مُنتقَم لله مرتَغِب، في الله مُرتَقب



### لزوم ما لا يلزم

قد يُشَـدُد الناثر أو الشاعر عـلى نفسه فيـلزمها بما لـيس بلازم، وذلك بأن يلتزم قبل حرف الرَّوِيِّ - أو ما في معناه من الفاصلة - ما ليس بلازم في السجع.

فمن التزام الحرف والحركة: قوله تعالى:

﴿ وَالطُّورِ ﴿ وَ كِتَابٍ مُسْطُورٍ ﴿ فِي رَقَ مَنْشُورٍ ﴿ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ﴿ وَاللَّهِ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ﴿ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ ﴿ وَالْبَعْرِ الْمَسْجُورِ ﴿ فَ ﴾ [الطور].

وقوله: ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ ﴿ فَ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴿ فَ الصَّحَى ].

ومن الشعر قول الطغرائي:

أصالة الرأي صانَتْنِي عن الخطَل وحلية الفضل زانتني لـدَى العَطل

ومن التزام حرفين وحركتين: قوله تعالى: ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونَ ﴿ وَإِنَّ لَكَ لِأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونِ ﴿ آَلُ القَلْمِ].

وقوله: ﴿ كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴿ آَنِ ﴾ وَقَيلَ مَنْ رَاقِ ﴿ آَنِ ﴾ وَظَنَّ أَنَّهُ الْفُرَاقُ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا الللللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّا

ومن الشعر قول الشاعر:

سلّم على قَطَن إِنْ كُنْتَ نَازِلَه سلام مَنْ كَان يَ أُحبّ والذى أَرْسَى قواعِدَه حُبًّا إِذَا ظِهورِ مَا مِنْ غريب وإِنْ أَبْدى تَجلُّدَه إِلا تَذَكَّر عند

سلام مَنْ كان يَهُوَى مَرَّة قَطنا حُبًّا إِذَا ظِهسرتْ آياتُه بَطَنَا إِلا تَذَكَّر عند الغُسرْبَةِ الوَطَنَا

ومن التزام أكثرمن حرفين وحركتين قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴿ إِنَّ وَإِخْوَانُهُمْ يَمَدُّونَهُمْ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴿ يَمُدُّونَهُمْ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لا يُقْصِرُونَ ﴿ إِنَا عَمَالًا يَقَصَرُونَ ﴿ إِنَا عَمَالًا يَقَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَالَالَ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولِ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّه



ومن الشعر قول الشاعر:

سأشكر عمراً إِنْ تراختْ منيَّتى فتَى غيرُ محجوب الغنى عن صديقه رأى خلَّتى من حيثُ يَخْفَى مكانُها

أيادي لم تُمننن وإنْ هي جلّت ولا مُظهر الشكوى إِذَا النّعل زلّت فكانت قَلْى عينه حتى تجلّت (١)

وقد يكون الالتزام في الحرف وحده، كقوله تعالى:

﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ ﴿ وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمرٌ ﴿ فَي القمر].

وقد يكون في الحركة وحدها، كقول ابن الرومي:

لِمَا تُؤَذِنُ الدنيا به مِن صُرُونها يكونُ بكاءُ الطّفل ساعة يُولَدُ وإلا فما يُبْكيه منها وإنها لأوسعُ ممّا كان فيه وأرْغَدُ

ولأبى العلاء المـعرى الباع الطويل فى هــذا النوع، فقد عمل ديــوانا كاملا وهو المعروف بـ«سَقُط الزَّند».

ولزوم ما لا يلزم ضرب من السجع وإن وقع فى الشعر، ولا يخفى ما فيه من التكلف، وأما ما جاء منه فى القرآن فهو غير مقصود، ولا متعمد، وإنما جاء تابعا للمعنى، ومطلوبا للمقام، واستُدعى للمناسبة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) المراد أن يكون ذلك في بيتين أو أكثر أو في فاصلتين أوأكثر. الأيادى: المراد بها النعم، مجازا مرسلا. لم تمنن: لم تخلط بمنة. إذا النعل زلت: كناية عن نزول الشر، الخلة: الحاجة، القذى: ما يقع في العين والشراب.

## الجناس

الجناس من الحلى اللفظية والألوان البديعية التى لها تأثير بليغ، تجذب السامع، وتحدث في نفسه ميلا إلى الإصغاء والتلذذ بنغمته العذبة، وتجعل العبارة على الأذن سهلة ومستساغة، فتجد من النفس القبول، وتستأثر به أى تأثير، وتقع من القلب أحسن موقع.

نرى ذلك ونحسه فى قوله تعالى فى وصف حال الكفار يوم القيامة: ﴿ وَيَوْمُ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ . . . ﴾ .

[الروم: ٥٥]

وقوله تعالى في بيان سبب عقاب المكذبين:

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ أَنَّىٰ يُصْرُفُونَ ﴿ أَلَهُ الَّذِينَ كَذَّبُوا بالْكتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ آَنَ الْأَعْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ آَنِ﴾ فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ آَنِ﴾ . . . ذَلَكُم بِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴿ آَنِ﴾ [غافر: ٦٩ – ٧٥]

وقوله تعالى في أوصاف حالات احتضار الكفار:

﴿ كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴿ ثَنِّ ۗ وَقِيلَ مَنْ رَاقَ ﴿ ثَنِّ ۗ وَظَنَّ أَنَّهُ الْفَرَاقُ ﴿ ثَنِّ وَالْتَفَتِ السَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ بِالسَّاقُ مِنْ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَنِذُ الْمَسَاقُ ﴿ ثَنِّ ﴾ [القيامة].

وقوله تعالى في وصف أحول الأمم الغابرة:

وقوله تعالى يحكى خطاب هارون إلى أخيه موسى:

﴿ قَالَ يَا بْنَوُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائيلَ...﴾ [طه: ٩٤].

فى الآية الأولى نلاحظ أن لفظ «ساعة» الأول قصد به يوم القيامة، والثانى قصد به المدة الزمانية.

فاللفظان المتماثلان في تلك الآية اتفقا في أربعة أمور وهي:

أنواع الحروف، وعددها، والهيئة الحاصلة من الحركات والسكنات، وترتيب الحروف، واللفظان إذا اتفقا في هذه الأشياء الأربعة سمى «جناسا تاما».

وإذا اختلف اللفظان في واحد من هذه الأمور الأربعة سمى «جناسا غير تام».

ففى الآية الثانية: نجـد الاختلاف بيـن «تفرحـون، وتمرحـون» في نوع الحروف.

وفي الآية الثالثة: نجد الاختلاف بين «ساق، والمساق» في عدد الحروف.

وفى الآية الرابعة: نجد الاختلاف بين «منذرين، ومنذَرين» في حركات الحروف.

وفى الآية الخامسة: نجد الاختلاف بين «بين، وبنى» فى ترتيب الحروف. وكل هذا يسمى «جناسا غير تام».

فالجناس: تشابه اللفظين في النطق مع اختلافهما في المعنى.

وهو نوعان: تام، وهو ما اتفق فيه اللفظان المتجانسان في أربعة أمور: نوع الحروف، وعددها، وهيئتها، وترتيبها، وغير تام: وهو ما اختلف فيه اللفظان في واحد أو أكثر من الأمور الأربعة السابقة.

### الجناس في عصور اللغة:

الجناس قديم قِدَم اللغة العربية، ووليد الصحراء، يأتى فى كلام العرب عفو الخاطر، ويصدر عن الطبع والفطرة، لا تكلف فيه ولا تصنع.



يقول امرؤ القيس:

وإن كنتِ قد ساءتُكِ منِّى خليقة فَسُلِّى ثِيَابى من ثيبابك تَنْسُلُ (١) ويقول زهير:

كأنَّ عَيْنِي وقد سَالَ السَّليلُ بهم وعَبْسرَةٌ مَاهُمُ لوْ أَنَّهمْ أَمَمُ (٢) ووجد كنير منه في القرآن الكريم، والحديث الشريف، كقوله تعالى: ﴿ فَأَقَمْ وَجْهَكَ للدِّينِ الْقَيِّم ﴾ [الروم: ٤٣].

وقوله عليه الصلاة والسلام: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده».

وكانت تلك الـصورة موجودة بمادتها من غير أن تُعرف أسماؤها، وظل الحال كذلك حتى تم الامتزاج بين الثقافة العربية والفارسية في عصر بني العباس، وتفرغ العلماء لـلبحث عن الصور البديعية والـطريفة، فاكتشفوا الصـور البديعية، ومنها الجناس.

وأول من تكلم عنه «ثعلب» (ت ٢٩١هـ) تحت اسم الطباق، وعرفه، وأول من عرَفه باسم التجنيس هو ابن المعتز (ت٢٩٦هـ)، وغلب عليه هذا الاسم، وظل يعرف به إلى يومنا.

\* \* \*

### حسن الجناس،

النقاد يرون في الجناس - كأى محسن بديمي - جمالا موسيقيا، يطرب

<sup>(</sup>۲) السليل: واد، وقد ساروا فيه سيرا سريعا، عبرة ما هم: أى هم سبب بكائسى، «ما» زائدة، الأمم: بين القريب والبعيد، أى لو كانوا قريبين لزرتهم ولكنهم بعدوا، وجواب لو محذوف، أو هى للتمنى.



<sup>(</sup>۱) الخليقة: الخلق، نسل الريش ينسل: سقط، المعنى، إن كان فى خلقى مالا تـرتضينه فاقطعى أمرى من أمرك، شبه ذلك بسقوط الطائر.

الأذن، إلا أنهم يرون أن تكون كالحلى، يروق منها القليل الذي يأتي في الكلام إذا استدعاه المعنى، لا أن يقتسر، فإن فعل الشاعر أو الناثر ذلك كإن متكلفا لا يحمد، ولهذا عابوا كثيرا من شعر أبي تمام، لإكثاره من تلك المحسئم.

والإمام عبد القاهر<sup>(۱)</sup> يضع بحسه وذوقه المعيار، فيوصى الأديب أن يضع نصب عينيه المعنى أولا، لا أن يأتى بالتجنيس أو غيره من المحسنات فيضيع المعنى فى هذا السبيل، فيقول:

«أما التجنيس فإنك لا تستحسن تجانب اللفظتين إلا إذا كان موقع معنيهما من العقل موقع الجامع بينهما مرمى بعيدا. . . أتراك استضعفت تجنيس أبى تمام في قوله:

# ذهبت بمذهبه السماحة فالتوَت فيه الظُّنونُ أَمَذُهبٌ أَم مُذُهبٌ إِن مُنذُهبٌ (٢)

واستحسنت تبجنيس القائل: "حتى نجا من خوفه وما نجا" الأمر يرجع إلى اللفظ، أم الأنك رأيت الفائدة ضعفت في الأول، وقويت في الثاني، ورأيت الأول لم يزدك به مَنْهب ومُذْهب على أن أسمعك حروفا مكررة، تروم لها فائدة فلا تجدها إلا مجهولة أو منكرة، ورأيت الآخر قد أعاد عليك اللفظة وكأنه يخذعك عن الفائدة وقد أعطاها.

فقد تبين لك أن ما يعطى التجنيس من الفضيلة أمر لا يتم إلا بنصرة المعنى، إذ لو كان باللفظ وحده لما كان فيه إلا مستحسن، وما وجد فيه معيب مستهجن، ولذلك ذُم الإكثار منه، والوكوع به.

<sup>(</sup>٣) نجا الأولى بمعنى أحدث، والثانية بمعنى خلص ونجا، وقيل أن صحة «خوفه» جوفه، والمعنى أن السهم نجا وخلص وما نجا الحمار الوحشى بل مات.



<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة (٧-١٠).

<sup>(</sup>٢) المعنى: ذهبت بذهابه السماحة حتى صارت فيه مثلاً وحتى التبست على الناس، أهذه طريقته وعادته أم هو مهلك للمال ومبدد له؟» وفي «ذهبت بمذهبه» ملحق بالجناس.

وعلى الجملة فإنك لا تجد تجنيسا مقبولا حتى يكون المعنى هو الذى طلبه واستدعاه، ومن هنا كان أحلى تجنيس تسمعه وأعلاه ما وقع من غيسر قصد من المتكلم إلى اجتلابه، وذلك مثل قول الشافعي وقد سئل عن النبيذ، فقال: «أجمع أهل الحرمين على تحريمه»، وقول البحترى:

يعْشَى عن المجد الغبيُّ ولن تَرَى في سُؤدُد أَربَا لغيير أريب

وإن أنت تتبعته من الأثر وكلام النبى عَلَيْ تثق كل الثقة بوجودك له على الصفة التى قدمت، وذلك كقوله النبى على الظلم ظُلمات يوم القيامة». فأنت لا تجد فى جميع ما ذكرت لفظا اجتلب من أجل السجع، ولذلك أنكر الأعرابى حين شكا إلى عامل الماء بقوله: «حُلَّثَت ركابى(۱)، وشُقِّقَت ثيابى، وضُرِبَت صحابى»، فقال العامل: «وتسجع أيضا» إنكار(۲) العامل السجع، حتى قال: فكيف أقول؟ وذاك أنه لم يعلم أصلح لما أراد من هذه الألفاظ، ولم يَرَهُ بالسجع مخلا بمعنى، أو محدثا فى الكلام استكراها.

وقال الجاحظ: «لأنه لو قال حُلَثَت إبلى، أو نوقى أو صرمتى (٣)، لكان لم يعبر عن خفى معناه (٤)».

فقد تبين من هذه الجملة أن المعنى المقتضى اختصاص هذا النحو بالقبول، هو أن المتكلم لم يَقُد المعنى نحو التجنيس والسجع، بل قاده المعنى إليهما، حتى لو رام تركهما إلى خلافهما مما لا تجنيس فيه ولا سجع لدخل من عقوق المعنى.».



<sup>(</sup>۱) الركاب: بالكسر المطى واحدتها راحلة من غير لفظها، أما الركوب بالفتح فهى الناقة التي تركب ثم استعيرت لكل ما يركب، حلثت الركاب بالتخفيف والتشديد: منعتها ورود الماء.

<sup>(</sup>٢) إنكار: مفعول لأنكر الأعرابي.

<sup>(</sup>٣) الصرمة: بالكسر القطعة من الإبل ما بين ٣٠ إلى ٤٠.

<sup>(</sup>٤) لأن الوصف مهم؛ لأن كونها مركوبة وتمنع الماء في غاية الظلم. `

### صور الجناس؛

١ - جناس تام: ما اتفق فيه اللفظان المنتجانسان في أربعة أمور: نوع الحروف، وعددها، وهيئتها، وترتيبها.

كقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمُ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَة . . . ﴾ [الروم: ٥٥].

فالساعة الأولى معناها القيامة، والثانية المراد بها الوقت (جزء من الزمن). وقوله تعالى:

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُزْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلالِهِ وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جَبَالِ فِيهَا مِن بَرَد فَيُصيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَاءُ اللَّهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَيَصُوبُ إِللَّا بُصَارِ ﴿ يَكُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

فالأبصار الأولى جمع بصر - وهو النظر - والثانية جمع البصيرة - وهو العقل.

ومنه قول الشاعر:

وسمينتُه يَحْيى ليَحْيا فلم يَكُن إلى رَدِّ أَمر اللهِ في بهِ سبيلُ وقال أبو تمام:

مامات من كسرم الزَّمان فإنه يَحْيَا لدى يَحْيَى بنِ عبد الله والجناس التام قسمان:

(1) مماثل: ما كان اللفظان فيه من نوع واحد اسمين أو فعلين أو حرفين. فمثال الاسمين الآيتين السابقتين.

ومثال الفعلين قولهم: «فلان يضربُ بالبيداء فلا يَضلَ، ويضربُ في الهيجاء فلا يكلّ»، فالضرب الأول: بمعنى قطع المسافة، والثناني بمعنى الحمل على الأعداء، ومثله قولهم: «لَمَّا قَالَ لديهم قَالَ لهم» فالأول من القيلولة والثاني من



القول. ومـثال الحرفين قـولهم: قد يجود الكريـم، وقد يعثر الجـواد، فإن (قد) الأولى للتكثير والثانية للتقليل.

(ب) مستوفىً: ما كان اللفظان فيه من نوعين كاسم وفعل، كالبيتين.

٢- غير تام: وهو ما اختلف فيه الله فظان في واحد أو أكثر من الأمور
 الأربعة السابقة.

وهو أنواع:

(أ) الجناس المناقص: وهو ما اختلف اللفظان في العدد، كقوله تعالى: ﴿ وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَئِذُ الْمَسَاقُ ﴿ ثَلَى ﴾ [القيامة].

وزيادة الحرف قبد تكون في الأول كالآية السابقة، وقد تبكون في الوسط كقولهم: جَدِّى جَهْدى (١)، وإما في الآخر، كقول أبي تمام:

يمدون من أيد عواص عواصم تصولُ بأسياف قواض قواضب (٢) (ب) الجناس المصحف: ما تماثل اللفظان في الخط، وتخالفا في النقط، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نُبَّئُكُم بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴿ آَنِ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْعًا ﴿ إِنَ الكَهِفَ].

وقوله علية الصلاة والسلام: «قَصِّر من ثيابك فإنه أبقى، وأنقى، وأتقى» ّ.

(ج) البجناس السمخرف: ما تماثـل اللفظـان في الحـروف وتغايـرا في الحركات، كقـوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ ﴿ آَنِ كَانَ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ الْمُنذَرِينَ ﴿ آَنِ ﴾ [الصافات].

<sup>(</sup>٢) العواصى: جمع عاصية من عصاة يعصوه ضربه بالعصا، وعنواصم: من عصمه إذا حفظه، وقواض: حاكمات بالقتل، وقواضب: قاطعات.



<sup>(</sup>١) الجد: الغنى، الجهد: التعب.

وقوله عليه الصلاة السلام: «اللهم كما حسنت خَلْقَى فحسَّن خُلُقى»، وقولهم: «لا تنال الغُرَر إلا بركوب الغَرَر»(١).

(د) الجناس المقلوب ما تساوت حروف ركنيه عــددا، وتخالفت ترتيبا، ومثــاله فى القــرآن قوله تعــالى: ﴿ ... إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ... ﴾ [طه: ٩٤].

وقول السرسول - عليه الصلاة والسلام - «اللهم استر عوراتنا، وآمن روعاتنا»، وقول أبي تمام:

بيضُ الصَّفَاتِعِ ولاسودُ الصَّحاثفِ في مُتونهنِ جِلاء الشكِّ والرِّيب(٢)

(هـ) الجناس المضارع: وهو اختلاف الـكلمتين في نوع الحـروف كقوله تعالى: ﴿ وَيْلٌ لَكُلِّ هُمَزَةً لِمُزَةً ﴿ ﴾ [الهمزة].

وقوله: ﴿ ذَلِكُم بِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴿ ﴿ اَعَافِرَا .

وقوله: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ... ﴾ [النساء: ٨٣]. وقوله: ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴿ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ وَإِنَّهُ لحُبّ الْخَيْرِ لَشَديدٌ ﴿ ﴾ [العاديات].

ويلحق بالجناس شيئان:

۱- أن يجمع الاشتقاق اللفظين، بمعنى أن يجمعهما أصل واحد فى اللغة،
 كقوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ الْقَيِّمِ . . . ﴾ [الروم: ٣٤].
 فالأصل اللغوى لـ «أقم والقيم» واحد.

<sup>(</sup>١) الغرر: بالضم جمع أغر وهو الحسن من كل شيء، وبالفتح التعرض للهلكة.

<sup>(</sup>٢) الصفائح: جمع صفيحة وهو السيف، الصحائف: جمع صحيفة وهو الكتاب المسطور، المتون، جمع متن المقابل للحد، الجلاء: المادة التي تستعمل في الجلاء، وبفتح الجيم الانكشاف والزوال.

ومنه قوله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ . . . ﴾ [البقرة: ٢٧٦]. فيربى والربا أصلهما واحد.

وقوله: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴿ ﴿ فَا فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ ﴿ ﴿ فَا فَا عَ [الواقعة](١).

ويسمى هذا الجناس المشتق.

٢- أن يجمع بين اللفظين شبه الاشتقاق، وذلك بأن يوجد في كل من اللفظتين جميع ما في الأخرى من الحروف أو أكثرها، لكن لا يرجعان إلى أصل واحد في الاشتقاق، مثل قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ الْقَالِينَ ﴿قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ الْقَالِينَ ﴿ قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ الْقَالِينَ ﴿ قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ الْقَالِينَ ﴿ إِلَيْ السَّعَرَاء].

فإن «قال» من القول، و «قالين» من القلى.

وقوله: ﴿ وَجَنَّى الْجَنَّتَيْنِ دَانَ ﴾ [الرحمن: ٥٤].

وقوله: ﴿ فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيَّهُ كَيْفَ يُوارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ... ﴾ [المائدة: ٣١].

وقوله عليه السلام: «أسلم سالمها الله، وغفارٌ غفر الله لها، وعُصيَةٌ عصَتُ الله ورسوله»، فإن «أسلم» ليست من المسالمة، ولا غفار من المغفرة، ولا عُصيّة تصغير عصى من العصيان، بل هي أسماء قبائل مرتجلة له.

### عربية الجناس،

رأى الدكتور إبراهيم سلامة أن أرسطو عَرَف الجناس، ومن حديثه يقول<sup>(۲)</sup>: «وأما التجنيس فقد ظهر في كلام الجاحظ، وعده ابن المعتز من صنوف



<sup>(</sup>١) الروح: الرحمة. الريحان: الرزق.

<sup>(</sup>٢) الخطابة (٧٦- ٧٩)، بلاغة أرسطو بين العرب واليونان.

البديع الأولى، وشواهده كثيرة فى اللغة العربية بلاغة وأدبا، وقديما وحديثا، ونحسبه مما سلم للعرب. ولغتهم تساعدهم على استعماله، فأساسه الفاظ مشتركه تتفق مبانيها، وتختلف معانيها اختلافا تاما أو ناقصا، واللغة العربية تحفظ كثيرا من هذه الكلمات، وهذه الكلمات تساعد على استعمال الجناس، بل إن من عرف اللغة، وذاق وقع الكلمات على أذنه ينطق بالجناس في غير معاناة، تحقيقا للمبدأ النفسى المعروف «تداعى الألفاظ» و«تداعى المعانى».

لكن من يتاح له أن يقرأ «أرسطو» يصيبه ما أصابنا من الدهش حين يعلم أن المعلم الأول فكر في الجناس أيضا كما فكر في غيره، يقول في الفقرة السادسة من الفصل الحادي عشر من الكتاب الثالث للخطابة:

"إن معظم النكت البلاغية التي نلمحها في الصورة والنقل بلاغتها في المخاتلة التي يلجأ إليها الأديب: فإذا انتظرنا من الأديب معنى، فخاتلنا عليه ليأتي بمعنى آخر مضاد له، تأثرنا به وتأثرنا بكلامه أكثر من غيره، وكأننا من أثر هذه الدهشة وتلك المخاتلة نقول: ما أحق ما يقول، وما أصدقه! إننا نحن الذين أخطأنا الفهم لا الأديب».

ثم يقابل هذه الفقرة، بالفقرة التي قالها عبد القاهر في الجناس، فيقول:

«ومقابلة بسيطة بين هذه الفقرة، وبين ما قاله عبد القاهر(١) خاصا بالجناس تدل بوضوح على تأثر عبد القاهر بالمعلم الأول.

والجناس في نظر «أرسطو» تلاعب بالألفاظ، يقول عند تحليله لإحدى

<sup>(</sup>١) الأسرار (٤-٥) ومما يقول: ﴿وإنما استحسنت هذا، لأنه قد أعاد عليك اللفظة كأنه يخدعك من الفائدة وقد أعطاها، فبهذه السريرة صار التجنيس من حلى الشعر ومذكورا في أقسام البديم.



خطب «فيلب»: «إن الكلمة لم تحتفظ بمعناها الأول، لكنها تحملت معنى آخر عند إعادتها».

أليس هذا هو الجناس؟.

ثم يتساءل ويقول:

«أكان الجناس منقولا عن البلاغة اليونانية؟، أغلب الظن أنه كذلك، بل وكل الشواهد تدل على أنه كذلك.

ثم يصرح بفضل العرب، فيقول:

«ومع هذا كله يبقى للعرب فضلان:

أولهما: الدقة العلمية في التقسيم والتحديد، ففقرات أرسطو لا تعبر عن الجناس وحده، بل تشمل الاستعارة، والطباق، والمقابلة.

ثانيهما: إيراد العرب شواهد مستمدة استمدادا مباشرا من أدبهم وآثارهم.

وتلك علامة يعتمد عليها الباحثون في إثبات الأصالة والنقل.

فما يضير الأدب أن ننقل لفهمه قواعد ومعالم من نبض العقل، وأثارة من آثار الذكاء البشرى، والأمة الفطنة هي التي تستفيد من هذه الآثار العقلية، وإنما يضيره أن تنقل له قواعد ومثل غريبة عنه.

فنقل القاعدة ومُثَلِها عمل لا يدخل في باب الفطنة العقلية، وليس من الذكاء في شيء، ولكن نقل القاعدة والتصرف فيها بالتجديد والصقل حتى تنطبق على الآثار الأدبية الخاصة بالأمة، لا يقدح في عقلية هذه الأمة، ولا في ذكائها.

وكذلك فعل العرب حينما عرفوا، وحينما اطلعوا على البلاغة اليونانية، فقد نقلوا قواعد عامة، هي نبض الذكاء البشرى وطبقوها على أدبهم، وزادوا عليها بما أبرزها في معرض الجديد المبتكر».



وقد أورد الدكتور الجندى هذا الرأى(١) ورده بأن الجناس فن عربى خالص على الرغم من عدم إنكاره تأثر العرب بآثار «أرسطو»، وعلل ذلك بعلل منها:

- ١- الجناس من البلاغة الفطرية التي تسرى على الألسنة بلا كد وتعمُّل.
  - ٢- غزارة شواهده في الأدب العربي قديما وحديثا.
  - ٣- شغف العربي بالغناء والإيقاع والجناس شعبة من ذلك.
- ٤- لم نعثر على شاهد من الجناس اليوناني فيما وصلنا من كلام العرب،
   على حين نجد شيئا من ذلك في التشبيه والمجاز.
- ٥- تعريف الجناس وتقسيمه من صنع ابن المعتز، والقائلون بالنقل عن
   اليونانية معترفون بأنه لم يطلع على آثار «أرسطو».

\* \* \*

وسيظل هذا الموضوع بين مد وجزر، ما دامت الحقيقة غير واضحة، والدليل الصريح غير قائم، وسيبقى الشك قائما حتى يقطعه اليقين؛ لأن الدلائل مازالت ظنية.

ولا يستطيع أحد أن ينكر عربية البجناس، كما لا يقوى أحد على الجزم بيونانيته، فاتفاق ما ورد عن الجناس في البلاغة اليونانية مع ما ورد عن عبد القاهر في البلاغة العربية لا يصحح القطع بالتأثر بالجانب اليوناني.

كما أننا نعلم أن الثقافة مائدة مشاعة، وكسب العلم والتفوق فيه فطرة النفوس، والاتصال بين الثقافات وأخذ بعضها من بعض طبيعة الفطرة، وشيمة النفس، وما يمنع أن يكون ذلك الاتفاق كان من توافق الخواطر، وتوارد الأفكار؟!.

### بلاغة الجناس،

لاشك أن التجاوب الموسيقي الصادر من تماثل الكلمات تماثلا كاملا أو



<sup>(</sup>١) فن الجناس (١٤-١٧).

ناقصا تطرب له الأذن، وتهتز له أوتار القلوب، والمجنس يقصد اختلاب الأذهان، وخداع الأفكار، حيث يوهم أنه يعرض على السامع معنى مكررا أو لفظا مرددا لا يجنى منه السامع غير التطويل والسآمة، فإذا هو يروع ويعجب، ويأتى بمعنى مستحدث يغاير ما سبقه كل المغايرة، فتأخذ السامع الدهشة لتلك المفاجأة غير المتوقعة.

يقول عبد القاهر: «أتراكَ استحسنت تجنيس القائل، «حـتى نجا من خوفه وما نجا»، وقول المُحَدِّد:

نَاظراه فيما جَنى نَاظِراهُ أُودَعانى بما أَمُّتْ أَوْ دَعَانى (١)

لأنه قد أعاد عليك اللفظة، كأنه يخدعك عن الفائدة وقد أعطاها، ويوهمك كأنه لم يزدك وقد أحسن الزيادة ووفاها، فبهذه السريرة صار التجنيس وخصوصا المستوفى منه المتفق في الصورة - من حلى الشعر، ومذكورا في أقسام البديع (٢).

والتجنيس لم يخرج عن نظرية «تداعى المعانى، وتداعى الألفاظ» فى علم النفس، وله أصله فى الدراسات النفسية، فالألفاظ متفقة كل الاتفاق أو بعضه فى الجرس، وهناك ألفاظ متقاربة أو متشابكة فى المعنى، بحيث تذكّر الكلمة بأختها فى الجرس وأختها فى المعنى، وهذه الناحية النفسية هى التى تشرح لنا كيف يقع التجنيس للشاعر دون معاناة، إذا كان ملما بلغته، محسا بذوقها عالما بتصاريفها واشتقاقها.

فالدَّارِمِيُّ يعرف لغة أن «الخَرْق» هو الصحراء الواسعة، ويعرف لغة أن الناقة التي تخرق الأرض تسمى «خَرْقَاء»، وهذه المعرفة للشاعر تدفعه إلى التجنيس في لين وسهولة، فيقول:



<sup>(</sup>۱) ناظراه من المناظرة والمناقشة، ناظراه (الثانية): العينان، أودعاني: اتركاني، أودعاني (الثانية): ادخلا على من السرور.

<sup>(</sup>٢) أسرار البلاغة (٤-٥).

# وأقطع الخَرْقَ بالخَرْقَاء لاهية إذا الكواكبُ كانتْ في الدُّنَا سُرَجا

وجرير الذي يعرف أسرة خصمه «الفرزدق»، ويعرف من بين أجداده «عقال» و«حَابِس» فيعبث بصاحبه حين يـراه مكتوفا لا تجرى يداه بندى، ويـجرى لسانه بجناس طيع لين، وبقول:

فما زالَ معْقُولًا عقالٌ عن النَّدى وما زال محبوسًا عن المَجْد حَابسُ

والفرزدق يعرف «خُفاف»، ويريد أن يهجوه فيذكر اسمه بالخفّة، وهو يعلم أن أثقل السحب أرجاها للخير، وأن السحابة إذا خَفَّت جَفَّت، فيدعو على غريمه بأن يَخِفَّ الله السحابة العارضة في رَبْعه، وأن يبدله بالساقيات السافيات الحواصب، فيقول:

«خِفَافٌ» أَخَفَّ الله عنه سَحَابَهُ وأوسعه من كل سَاف وحَاصِبِ والشعر ليس وحيدا في هذه الملاحظة النفسية، بل يشركه النثر أيضا:

فالأعرابى يعرف كلمة «وجه» وكلمة «وجيه» فتخطر بباله إحداهما إذا ذكرت أختها أو ما يشابهها في اللفظ أو في المعنى خطورا طبيعيا أساسه الربط أو التداعى أو الجرس، لذلك يقول واصفا عبادا بليل: «ما تراهم إلا فى وجه وجيه»(١).

فالجناس له أساسه في اللغة، وأصالته في الذوق العربي، وله دوافعه في الربط والتصور النفسي.

ولو قبل فى قوله تعالى: ﴿ ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة ﴾، «ويوم تقوم القيامة يقسم المجرمون ما لبثوا غير وقت قصير»، اليس فى هذا التغيير ما يفوت على السامع السر فى بلاغة الجناس، ويحرم السمع من هز أوتار الطرب، ويمنع القلب من المخاتلة وعنصر المفاجأة؟.

\* \* \*



<sup>(</sup>١) بلاغة أرسطو بين العرب واليونان ١١٧.

# رد الأعجاز على الصدور

قال تعالى يخفف عن الرسول ﷺ ويـواسيه: ﴿ وَلَقَدِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِاللَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم مًّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ آَكَ ﴾ [الانعام].

\* \* \*

الآية الكريمة بدئت بـ (اسْتُهْزِئَ) ، ثم ختمت بـ (يَسْتَهْزِءُونَ ) والكلمتان متفقتان في اللفظ والـمعنى، وكل كلام في الـنثر أو بيت في الشعر تم له هذا، سماه البلاغيون: «رَدُّ العَجُز على الصَّدر».

وهو في النثر: جعل أحد اللفظين المكررين، أو المتجانسين، أو الملحقين بهما في أول الفقرة، والآخر في آخرها(١).

فالمكرران مثل قوله تعالى مخاطبا الرسول ﷺ: ﴿ . . . وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ ، وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَاهُ . . . ﴾[الأحزاب: ٣٧].

وقول العرب: القتل أنفى للقتل.

والمتجانسان كقولهم: سائل اللئيم يرجع ودمعه سائل.

وما جمع بينهما الاشتقاق، كقوله تعالى: ﴿ ... اسْتَغْفَرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفًّارًا ﴿ ... وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴿ ... وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴿ ... وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴿ ﴾ [آل عمران].

وما جمعهما شبه الاشتقاق – وهو أن تكون الكلمتان الواردتان في البداية والنهاية غير مشتقتين من كلمة واحدة، ولكن مصدر اشتقاقهما مختلف، كقوله

<sup>(</sup>١) المكرران: المتفقان في اللفظ والمعنى، المتجانسان: المتفقان في اللفظ دون المعنى، الملحقان بهما: الذي يجمعها الاشتقاق أو شبه الاشتقاق.



تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي لِعَمَلَكُم مِّنَ الْقَالِينَ ﴿ آلِكُ ﴾ [الشعراء]، فـ «قـال» مشتق من «القول»، و «قالين» مَشتق من «قلا» بمعنى «أبغض».

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَىٰ بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ فَذُو دُعَاءِ عَريضٍ ﴿ آنِ ﴾ [فصلت].

وقوله: ﴿ . . فَنَادَىٰ فِي الظُّلُمَاتِ أَن لاَّ إِلَهَ إِلاَّ أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ الظَّالِمينَ ﴿ ﴾ [الانبياء].

\* \* \*

أما في النظم: فاللفظان إما أن يكون أحدهما في أول الصدر، أو في حشوه، أو في آخر الصدر، أو في آخر الصدر، أو في أول عجز البيت - واللفظ الآخر في آخر البيت، فتلك أربعة أقسام. واللفظان إما مكرران، أومتجانسان، أو ملحقان بالمتجانسين - وهما اللذان يجمعهما الاشتقاق أو شبهه - فتكون الصور على ذلك ست عشرة (١) حاصلة من ضرب أربعة في أربعة.

الأولى: ما كان اللفظان فيها مكررين: أحدهما في أول الصدر والآخر في آخر العَجُز، كقول الشاعر:

سريع للى ابن العم يشتُم عرضه وليس إلى داعى النَّدى بسريع الثانية: وهى ما وقع فيه أحد اللفظين المتكررين في آخر البيت، والثاني في حشو الصدر، كقول الشاعر:

إذا لم تستَطع شيئًا فدَعْهُ وجاوِزْهُ إلى ما تَستَطيعُ الثالثة: وهي ما وقع فيها أحد اللفظين المكررين في آخر الصدر وآخر العجز، كقول جرير:

زعم الفرزدقُ أنْ سيفتُل مِرْبعًا أَبْشِرْ بُطول سَسلامة يا مِرْبع

 <sup>(</sup>۱) نتحدث عن اثنتى عشرة فقط ونترك الباقى وهى الألفاظ التى يجمعها شبه الاشتقاق لقلة استعمالها.



الرابعة: وهي ما وقع أحد اللفظين المكررين في أول العجز وآخره، كقول كُثُيِّ عَزَّة:

أصاب الرَّدى من كان يبغي بها الرَّدَى وجُنَّ اللَّواتي قُلْنَ عـزة جُنَّتِ

الخامسة: وهي ما وقع فيه اللفظان المتجانسان أحدهما في أول الصدر والثاني في آخر العجز، كقول الشاعر:

ذوائبُ سُودٌ كالعناقيد أرسلت فمن أجلها منا النُّفوسُ ذَوائبُ (١)

السادسة: وهي ما وقع فيه أحد اللفظين المتجانسين في حشو الصدر والآخر في آخر العجز، كقول الثعالبي:

وإذا البلابل أفصحت بلُغانِها فانف البلابل باختساء بَلابل(٢)

السابعة: وهي ما وقع فيه أحد اللفظين المتجانسين في آخر الصدر، والثاني في آخر العجز، كقول الحريري:

فمشغوف بآيات المَثَانى ومفتُونٌ برنَّاتِ المَثَاني (٣)

الثامنة: وهى ما وقع فيه أحد اللفظين المتجانسين فى آخر البيت، والثانى فى أول العجز، كقول الأرجانى:

أمَّلتُهم سم تَأمَّلتهم في فالح لي أنْ ليس فيهم فلاحُ (٤)



<sup>(</sup>١) ذوائب (الأولى) جمع ذؤابة وهي أعلى شعر الرأس، وذوائب (الثانية) جمع ذائبة بمعنى سائلة.

<sup>(</sup>٢) البلابل الأولى جمع بلبل وهو طائر يضرب به المثل فى طلاقة اللسان، والثانية جمع بلبال وهو الهم، الثالثة: جمع بلبل وهذه قناة الإبريق التى يصب منها الخمر، أفصحت بلغاتها: أخلصت نغماتها، الاحتساء: الشرب.

<sup>(</sup>٣) المثانى: القرآن، رنات المثانى: نغمات أوتار المزامير.

<sup>(</sup>٤) أملتهم: رجوت خيرهم، تأملتهم: فكرت في أحوالهم.

التاسعة: وهي ما وقع فيه أحد اللفظين اللذين يجمعهما الاشتقاق في آخر الصدر، والثاني في آخر العجز، كقول البحترى:

ضرائب أَبْدعْنَها في السَّماحِ فلسنا نرى لك فيها ضريبًا(١)

العاشرة: وهي ما وقع فيه أحد اللفظين اللذين يجمعهما الاشتقاق في حشو صدر البيت، والآخر في آخر العجز، كقول امرئ القيس:

إذا المرءُ لم يخزُنُ عليه لسانه فليس على شيء سواه بخزَّان (٢)

الحادية عشرة: وهي ما وقع فيه أحد اللفظين اللذين يجمعهما الاشتقاق في آخر الصدر، والثاني في آخر العجز، كقول الشاعر:

فدع الوعيد فما وعيدُك ضَائِرِي أَطنينُ أَجْنِحَةِ الذُّبابِ يَضير؟

الثانية عشرة: وهي ما وقع فيه أحد اللفظين اللذين يـجمعهما الاشتقاق في أول العجز، والثاني في آخره، كقول أبي تمام:

وقد كانت البيضُ القواضبُ في الوَغي بَوَاتِرَ فهي الآن منْ بَعده بُترْ(٣)

ولا يفوتنا أن نذكر أن ابن المعتز هو الذى سبق بالتعريف بهذا اللون البديعي، واستشهد له بشواهد من القرآن الكريم، والأحاديث النبوية الشعرية للقدماء والمحدثين، وقسمه إلى ثلاثة أقسام فقط، وهى الصور: الأولى، والثالثة، والرابعة، من الصور السابقة.

<sup>(</sup>٣) البواتر: القواطع، البتر: جمع أبتر وهو المقطوع أو مقطوع الذنب، والمراد أنها مقطوعة الفائدة بعد موته على الاستعارة.



<sup>(</sup>١) الضرائب: جمع ضريبة وهي ما طبع عليه الإنسان. والضريب: المثل.

<sup>(</sup>٢) لم يخزن: ولم يحفظ، المراد من اللسان السر، مجاز مرسل، والمعسى: إذا لم يحفظ الإنسان سر نفسه لم يحفظ سر غيره.

١- فيه نوع من الدلالة والتقرير: فالكلام الذى تردد الفاظه، ويرجع بعضها
 إلى بعض، فيه تقرير وبيان وتدليل، فإذا قال الشاعر:

عميد بنى سليم أقصدته سهام الموت، وهي له سهام

فقد قرر المعنى، وكرر المأساة فى رثائه، فسهام الموت أقصدته ولم تبق عليه، وكان شجاعا لا يوجد فى جعبته إلا سهام الموت، فاعجب للموت ينزل به الموت، وللرجل يصاب بمثل سهمه أو يصاب بسهمه.

وإذا قال الآخر:

وما كِل ذى لبُّ بمؤتيك نصحه وماكل مؤت نصحه بلبيب

أفادك هذا السرد والتكرار فائدة منزدوجة، فأنت أمام رجلين: لبيب حازم يضن بنصحه، وإمَّعةُ أخرق يتشادق بالنصيحة، ويستبرع بإسدائها، وأنت أمامها آسف على ضن الأول، عائب على تبرع الثانسي، وكلا الرجلين في الحياة يقف أحدهما من الآخر موقفا متضادا، فترى أحدهما مدبرا والآخر مقبلا، وأنت تجرى وراء المدبر، وتعرض عن المقبل، وفي كل هذا دلالات تشردد وتتكرر بستردد الألفاظ وتكرارها.

٢- رد الأعجاز على الصدور تذكير ورابط من روابط التذكر، ولذلك يستطيع السامع أن ينطق بالقافية الشعرية، أو بالشطر الأخير كله بمجرد سماعه الشطر الأول، مثل:

إذا لم تستطع شيئا فَدعه وجاوزه إلى ما تستطيع أو هذا البيت:

مشيناها خُطَى كُتبت علينا ومن كُتبت عليه خُطَى مشاها وليس هنا مجرد تكرار، بل يريد الشاعر الأول: إذا لم تستطع شيئا لا تقف مشلول الحركة بل تحرك إلى ما تستطيع عمله، ويقرر الثاني في السطر الأخير

معنى في حتمية القضاء والقدر لابد أن تخضع له(١).

\* \* \*



اللاغة «أرسطو» بين العرب واليونان (١٢٧).

# براعة الاستهلال

قال تعالى: ﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ التوبة].

\* \* \*

سورة «التوبة» لـما كان سبب نزولها مقاطعة الكفار، ومنابذة المشركين، ونبذ عهودهم، بدئت بما يناسب ذلك من الأمر بقتالهم، والإشارة إلى معاداتهم وإسقاط عهدهم، فقال تعالى: ﴿ بَرَاءَةٌ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَاهَدَتُم مَنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَاهَدَتُم مَنَ اللّه وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَاهَدَتُم مَن المُشْرِكِينَ ﴿ لَهِ ﴾ [التوبة]، «فأسقط البسملة الدالة على الرحمة، وابتدأ بالبراءة من المشركين مشيرا إلى نبذ عهودهم وإعلانهم بعذابهم، وهذا ما يسمى، حسن الابتداء مع براعة الاستهلال.

وهو: أن يجعل المتكلم مبدأ كلامه حسن الرصف، عذب اللفظ، صحيح المعنى، مع اشتماله على الإشارة إلى المقصود، من تهنئة أو مدح أو هجاء أو عتب.

ومن ذلك ابتداء سورة الأنعام، وهو يشير إشارة واضحمة إلى ما تضمنته السورة.

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمُّ الَّذِينَ كَفَرُوا بربّهِمْ يَعْدُلُونَ ﴿ ﴾ [الانعام].

فى هذه الآية إشارة إلى أمور ثلاثة: وصف الله بالقدرة، وبالإنعام على عباده، ثم إشراك الكفار به، وهذه عناصر ثلاثة نجدها واضحة كل الوضوح فى هذه السورة.

ومشله من الشعر قول أبى تـمام يهنـئ المعـتصم بفـتح عمَّـوريّة، مع أن المنجمين كانوا قد زعموا أنها لا تفتح في ذلك الوقت:



السَّيْفُ أصدقُ أنباءً من الكتبِ في حدَّه الحَدُّ بين الجِدِّ واللَّعبِ (١) فبدُؤه هذا يشير إلى فتح عمورية وبطلان قول المنجمين.

وقول عمارة اليمني:

إذا لم يُسَالِمُك الزمان فحاربِ وباعد إذا لم تنتَفع بالأقارب فابتداؤه هذا يشعر بأن القصيدة في العتاب والشكوى.

وقول التهامي يرثى ولده:

حُكْمُ المنيةِ في البريةِ جَارى ما هذه الدنيسا بدارِ قسرارِ فابتداؤه هذا يشير إلى أن موضوع القصيدة في الرثاء.

\* \* \*

وإذا خلا الكلام من الإشارة إلى المقصود منه، كان المحسن مقصورا على حسن الابتداء، وهو أول شيء يقرع الأسماع، لذلك يتعين على المتكلم النظر في أحوال المخاطبين، ويتفقد ما يكرهون سماعه، ويتطيرون منه ليتجنب ذكره.

ومن جيد الابتداءات قول ابن نُبَاتة يهنئ سلطانا بتوليه الملك ويعزيه في والده:

هَنَاءٌ مَحَا ذلك العزاءَ المقدَّمَا فما عَبَس المحزونُ حتَّى تبسَّمَا وقول البحترى: 

بودِّى لوَ يُهوَى العذول ويعشَقُ ليعلم أسباب الهوى كيف تعلَقُ

<sup>(</sup>۱) الحد الأول: الجانب الحاد من السيف، والحد الثانى: الفاصل بين الشيئين، الصفائح: السيوف، الصحائف: الكتب، المتون: الجوانب المقابلة لحد السيف، فأبو تمام يتهكم بالمنجمين ويقول: إن السيوف أوثق في تحقيق الرجاء.



وقول إسحاق الموصلي:

هل إلى أن تنام عينى سبيل إن عَهدى بالنّوم عهد طويل لكن هذا الأديب دخل على المعتصم وقد فرغ من بناء قصره، فمدحه بقصيدة وجعل مطلعها:

يا دارُ غَيْسِركِ البلَى ومحساكِ يا ليتَ شِعْرى ما اللَّذى أَبْلاكِ؟ فَخَبًا رِنَاده، وَكَبَا بِه جواده، وكان مطلعه من أسوأ المطالع، وتطير المعتصم من قبح هذا المطلع، وأمر بهدم القصر على الفور.

وهذا بلا شك غفلة من الشاعر ومن سوء توفيقه، ويدل على سقوطه حينما نسمع قول الأشجع السُّلَمي:

قصر عليه تحية وسلام خلعت عليه جَمَالهَا الأيام ودخل ذو الرمة على هشام بن عبد الملك بن مروان، فأنشده قوله:

ما بال عينك منها الماء ينسكب كأنه من كلى مفرية سرب (١)

وكان به رمش - وهو حمرة في الجفن مع ماء يسيل من العين - فظنه يعرب فقال: بل من عينك، وأمر بإخراجه.

وأنشد البحتري يوسف بن محمد قصيدته التي أولها:

لك الويل من ليل تقاصر آخره . . . . . . . . . . . .

فقال: بل لك الويل والخزى.

\* \* \*

وعلى هذا فعلى المتحدث اللبق أن ينظر في أحوال المخاطبين، ويختار لكل حال ما يناسبه.



<sup>(</sup>١) الكلِّي: جمع كلية - بضم الكاف. المفرية: المقطعة. السرب: الجارى.

والمثل الأعلى في ذلك هو القرآن الكريم. وذلك كالتحميدات المفتتح بها أوائل السور، والابتداءات بالنداء، كقوله تعالى في أول سورة النساء: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْس وَاحِدَة ... ﴾ [النساء: ١]، وقوله تعالى في أول سورة الحج: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴾ والحج: ١]، فإن هذا الابتداء مما يوقظ السامعين للإصغاء إليه.

وكذلك الابتداءات بالحروف، كقوله تعالى: ﴿ الَّـمّ ، طس ، حم ﴾ ، وغير ذلك فإن هذا أيضًا يبعث الاستماع إلىه؛ لأنه يقرع السمع شيء غريب ليس له بمثله عادة، فيكون سببا للتطلع نحوه والإصغاء إليه.

\* \* \*

# الليابي الانتابي

# ملحقات لعلم البديع

البحث الأول:

البديع بين الذاتية والعرضية البحث الثانى:

> البديميات البحث الثالث:

السرقات الشعرية





المسترفع ١٩٥٠ المستميل

.

## البحث الأول البديع بين الذاتية والعرضية

عرفنا أن السكاكى لم يخصص كلمة «بديع» بل لم يستعملها، وإن أطلق على أنواعه «المحسنات»، فبعد أن حصر البلاغة في علمي «المعاني والبيان»، قال:

"وإذ تقرر أن البلاغة بمرجعيها "المعانى والبيان"، وأن الفصاحة بنوعيها مما يكسو الكلام حلة التزيين، ويرقيه أعلى درجات التحسين، فها هنا وجوه مخصوصة كثيرا ما يصار إليها لقصد تحسين الكلام، فلا علينا أن نشير إلى الأعرف منها وهي قسمان: قسم يرجع إلى المعنى، وقسم يرجع إلى اللفظ..." (1).

ثم يمضى دون أن يطلق عليها اسم البديع.

ثم يمضى فيذكر ضمن الأصباغ المعنوية (الاعتراض)، ويمثل له بقول طرفة:

فسَقَى دِيَارِكِ - غيرَ مفسدِها صوبُ الربيعِ ودِيمة تَهْمِي

وذلك البيت هو الذى مثل به الخطيب للاحتراس، وجعله نوعا من أنواع الإطناب التى يقتضيها الحال، ثم يذكر الالتفات ويشير إلى أنه سبق أن ذكره فى علم المعانى، كما ذكر الإيجاز والإطناب مقتصر على التنبيه على سبق ذكره فى علم المعانى (٢).

"وعلى ضوء ذلك نستطيع أن نحكم بأن هذه الوجوه تعدل الفصاحة والبلاغة في تحسين الكلام وتزيينه، وإذا كان التحسين الذي تعقبه الفصاحة والبلاغة في الأساليب ذاتيا، فالتحسين الذي تعقبه هذه الوجوه في الكلام كذلك"(٣).

<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم ٢٠٠. (٢) المرجع نفسه ٢٠٢. (٣) الصبغ البديعي ٥٠٥.



ولم يطلق اسم «البديع» على المحسنات إلا بدر الدين بن مالك، وهو الذي هيأ لأن تصبح البلاغة متضمنة ثلاثة علوم.

ولما جاء الخطيب القزويني لم يقف بالبديع عند هذا الحد بل قصره على الوان خاصة، وفصله فصلا كاملا عن أخويه - المعاني والبيان - وأصبحت البلاغة في عرف الخطيب ومن نحا نحوه محصورة في علم «المعاني والبيان»، يقول:

(إن البلاغة في الكلام مرجعها إلى الاحتراز عن الخطأ في تأدية المعنى المراد وإلى تمييز الكلام الفصيح من غيره، وتمييز الكلام منه ما يكون في علم من اللغة، أو التصريف، أو النحو، أو يدرك بالحس<sup>(۱)</sup>، وهو ما عدا التعقيد المعنوى، وما يحترز به عن الخطأ. هو علم المعنوى، وما يحترز به عن التعقيد المعنوى هو علم البيان، وما يعرف به وجوه التحسين هو علم البديع» (۲).

وعرف الخطيب البديع بقوله: «وهو علم يعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية المطابقة ووضوح الدلالة»(٣).

ومع وضوح الخطيب في أن مكان «السبديع» من «المعانى والبيان» مكان التابع من المتبوع فقد اختلف العلماء في بيان تلك المكانة، فممن تابع الخطيب وأيده في تبعية البديع للمعانى والبيان الدسوقى، فقال تعليقا على كلام الخطيب:

الوحاصل كلامه أن تلك الأوجه إنما تعد محسنة للكلام إذا أتى بها بعد رعاية الأمرين: الأول مطابقة الكلام لمقتضى الحال..، والثاني وضوح الدلالة المبين في علم البيان (٤).

ويقول صاحب المطول: وقوله بعد رعاية المطابقة ورعاية وضوح الدلالة للتنبيه على أن هذه الوجوه إنما تعد محسنة للكلام بعد رعاية الأمرين، وإلا لكان كتعلق الدرر على الخنازير<sup>(0)</sup>.



<sup>(</sup>١) كالتنافر .

<sup>(</sup>٢) تلخيص المفتاح (٢٢).

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه (٣١٥)، مختصر المعاني (٣١٥).

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي على شرح السعد (جـ٤/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٥) المطول (٤١٦).

فالكلام السابق يشير إلى أن البديع من تـوابع البلاغة المقصورة على علمى «المعانى والبيان»، ويقول العصام: في قوله «تتبعها» (١) تنبيهات:

أحدها: أن الوجوه البديعية لا تحسن بدون البلاغة.

ثانيها: أنه يجب تأخير علم البديع عن علم البلاغة.

ثالثها: أن الحسن الذي تورثه عرضي غير داخل في حد البلاغة.

رابعها: أن هذه الوجوه إنما تكون من البديع إذا لم يقتضيها الحال، إذ لو اقتضاها الحال لم تكن تابعة للبلاغة»(٢).

وممن عارض الخطيب معلنا أن تحسين «البديع» ذاتى وليس عرضيا: البهاءُ السبكى، فقد قال معلقا على تعريف الخطيب: «... بعد رعاية المطابقة ووضوح الدلالة»:

"يحتمل أن يراد بعد معرفة رعاية تطبيقه ووضوح الدلالة، ويكون المراد: هو قواعد يعرف بها وجوه التحسين ووجوه التطبيق والوضوح، ومعرفة التطبيق والوضوح، سابقان على معرفة التحسين فيكون، "المعانى والبيان» جزءين للبديع، ويحتمل أنه قواعد يعرف بها بعد معرفة التطبيق والوضوح وجوه التحسين، فلا يكون "المعانى والبيان» جزءين للبديع، بل مقدمتين له، وقد صرحوا بأن المراد هو الأول، وفي استخراجه من منطوق عبارة المصنف عسر؛ لأنك إذا قلت: عرفت زيدا بعد معرفتي لعمرو، فالمخبر به معرفة زيد مقيدة بسبق معرفة عمرو، لا معرفة زيد وعمرو» (٣)

كذلك أبو جعفر الغرناطي قال في مقدمة شرح بديعية ابن جابر الأندلسي بعد شرح التعريف(٤):

<sup>(</sup>٤) شرح أبو جعفر الغرناطى بديعية أبى جابر الاندلسى وسمى الشرح «طراز الحلة وشفاء الغلة» وهى نسخة مخطوطة بمكتبة الازهر تحت رقم ٦٣ خصوصية بلاغة، وهى في ٢٧٤ ورقة من القطع المتوسط وبدار الكتب ثلاث نسخ منها تحت أرقام (٢٥٧، ٢٥٨، ٢٨٨)، بلاغة، راجع مقدمة شرح بديعة ابن جابر الاندلسى، الصبغ البديعى ٥٠٠، وتوفى سنة ٧٧٩هـ.



<sup>(</sup>١) وردت هذه الكلمة في تعريف البديع في (تلخيص المفتاح) للخطيب القزويني.

<sup>(</sup>٢) الأطول (جـ١/ ٣٦).

<sup>(</sup>٣) عروس الأفراح (جـ٤/ ٢٨٣، ٢٨٤).

«فتحصل من هذا الحد أن العلم بوجوه الكلام لا يسمى بديعا إلا بشرطين: ١- أن يكون ذلك الكلام مطابقا لمقتضى الحال.

٢- أن تكون كيفية طرق دلالته معلومة الوضوح والخفاء.

فالشرط الأول هو علم المعانى، والشرط الثانى هو علم البيان، فلو عدم الشرطان أو أحدهما من الكلام لم يكن العلم بوجوه تحسين ذلك الكلام بديعا.

وإذا تأملت ما ذكرناه من أن علم المعانى والبيان داخلان فى حد البديع علمت أن نسبته إليهما نسبة المركب إلى مفرداته، إذ لا يدخل فى الحد إلا ما هو من مفردات المحدود التى تركب منها».

ثم قال في مكان آخر:

«قد تقدم أن البديع من (المعانى والبيان) نسبة المركب من المفرد، فكما أن المركب لا يستقيم وجوده إلا بوجود مفرداته كذلك البديع لا يستقيم إلا بوجود «المعانى والبيان» فإذا عدم السمعانى والبيان من السكلام عدم البديع منه؛ لأن المركب يعدم بعدم مفرداته، فلو وجد كلام خال من مطابقة مقتضى الحال الذى هو علم المعانى - أو من العلم بكيفية طرق الدلالة فى الطهور والخفاء - الذى هو علم البيان - لم يكن العلم بوجوه تحسين الكلام بديعا، مثال ذلك أنك لو قلت: إنّ يريد ليزيدن ظلما، إذ أنّ المظلوم من أذى - والحال لا يقتضى التأكيد، فلم يطابق مقتضى الحال، فعدم منه (المعانى)، ولا علمت كيفية طرق دلالتة فى الوضوح والخفاء، إذا فرضنا أن المتكلم لم يكن عالما بالكيفيات المعتبرة فى ذلك - وهو الكناية والتشبيه والمجاز فعدم منه (علم البيان)، فلا يسمى العلم بوجوه تحسين الكلام فى هذا المقال (بديعا) وإن كان قد اشتمل على ما ترى من محاسن الجناس.

واعلم أن أعم هذه العلوم الثلاثة علم المعانى، وأخصها علم البديع؛ لأنه مركب من الفنين الآخرين وزيادة، والبيان متوسط بينهما، فهو مشتمل على المعانى، مندرج تحت البديع، فكل بديع مستلزم للمعانى والبيان لأنهما جزؤه



وكل بيان مستلزم للمعانى لأنها جزؤه، وليست المعانى مستلزمة للبيان؛ ولا للبديع إذ توجد بدونهما، وذلك فى كلام طابق مقتضى الحال ولم تعلم كيفية طرق دلالته ولا وجوه تحسينه، ولا البيان مستلزما للبديع إذ يوجد بدونه فى كلام طابق مقتضى الحال وعلمت كيفية طرق دلالته ولم يعلم وجوه تحسينه.

وليس في مذهب السبكي وأبو جعفر الغرناطي غرابة أو بديع، فقد سبقهما في ذلك الإمام عبد القاهر الجرجاني، إذ عدَّ من التحسين الذاتي، (التقسيم والمزاوجة)، وجعلهما مع التشبيه المتعدد من باب (النظم الذي يتحد في الوضع ويدق فيه الصنع)(١).

واقتفى أثر الشيخ عبد القاهر الفخر الرازى فأكمل هذه النظرة، وتمم هذه الخطة، وأدخل فى هذا الباب كثيرا من أنواع البديع: من مطابقة، ومقابلة، واعتراض، والتفات، واقتباس، وتلميح، ولف ونشر، وإيهام «تورية»، ومراعاة نظير، و«استتباع»، ومحتمل للضدين «توجيه»، وتأكيد المدح بما يشبه الذم، وتجاهل العارف، والسؤال والجواب، والإغراق فى الصفة «المبالغة»، والجمع، والتفريق، وحسن التعليل. . . وغير ذلك مما ذكره».

ثم قال: «وقد اقتصرنا على هذا القدر من الأمور التى تربط الجمل بعضها بالبعض، وإن كان ما بقى أكثر مما أوردناه»(٢).

على أن تعريف الخطيب للبديع لا يستند على دعائم عملية، فالمقسم، أو المزاوج، أو المطابق، أو المعلل، أو المبالغ، مثلا لم يلاحظ قبلية أو بعدية - كما لم يلاحظ المؤكّد، أو الموجيز، أو المطنب، أنه راعى ذلك بعد رعاية ما



<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز (٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر نهاية الإيجاز (١١٦).

يقتضيه علم الإعراب، وإن كان لابد من صحة التراكيب - وإنما يرمى إلى غرض كما يرمى الذى فصل أو وصل، ويقصد إلى هدف كما يصنع الذى شَبَّه، أو تجوَّز، أو كَنَّى، دون هذه المراعاة الاعتبارية النظرية التى خبُّوا فى بيانها ووضعوا فلم يأتوا بشىء، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا»(١).

وقد فطن إلى ذلك البهاء السبكي، فقال:

«والحق الذى لا يسنازع فيه مسنصف أن البديسع لا يشترط فسيه التطبيق ولا وضوح الدلالة، وأن كل واحد من تطبيق الكلام على مقتضى الحال، ومن الإيراد بطرق مختلفة، ومن وجوه التحسين، قد يوجد دون الآخرين، وأدل برهان على ذلك أنك لا تجدهم في شيء من أمثلة البيان يتعرضون إلى بيان اشتمال شيء منها على التطبيق، ولا تجدهم في شيء من أمثلة البديع يتعرضون لاشتماله على التطبيق والإيراد، بل تجد كثيرا منها خاليا عن التشبيه والاستعارة والكناية التي هي طرق علم البيان، هذا هو الإنصاف وإن كان مخالفا لكلام الأكثرين»(٢).

وتعريف بلاغة الكلام الذى ذكره الخطيب بقوله: هى مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته، يمكن أن يشمل الأصباغ البديعية إذا توسعنا فى مفهوم الحال يجعله أعم مما ذكروه حتى ينطبق على أحوال البديع.

فمثلا إذا اقتضى الحال طباقا، أو تقسيما، أو مزاوجة، أو غير ذلك كان الكلام المشتمل عليها مطابقا لمقتضى الحال، وخلوه منها غير مطابق، فيكون في الأول بليغا، وفي الثاني على خلافه (٣).

وهذا ما يتفق تماما مع ما نقلناه - سأبقا - عن الإمام عبد القاهر.

كما أن هذا نفسه هو ما ذهب إليه أبو جعفر الغرناطى فى مقدمة شرحه لبديعية ابن جابر الأندلسى، حيث عرف البلاغة بقوله:



<sup>(</sup>١) الصبغ البديعي (١٠٥).

<sup>(</sup>٢) مواهب الفتاح (جـ٤/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) الصبغ البديعي (٥٠٧).

«هى بلوغ المتكلم في تأدية المقصود الغاية من رعاية حسن اللفظ وتوفية المعنى بحسب اقتضاء المقام».

ثم قال: "وهي راجعة إلى ثلاثة أقسام... إلى ما يحترز به عن الخطأ في خواص التركيب - وهـو علم البيان - وفي طرق دلالتها - وهـو علم البيان - وفي وجوه تحسينها - وهو علم البديع - فالبلاغة إذن لا تحصل إلا لمن استكمل العلوم الثلاثة».

\* \* \*

وعلى هذا فأصباغ البديع من البلاغة فى الصميم، ويحتل منها أكرم موضع وأعز مكان، وهذه هى بمعض الشواهد القرآنية المشتملة على أنواع المبديع لنرى فيها مدى ذاتية البديع.

فالجناس مثلا، وهو تشابه اللفظين في النطق مع اختلافهما في المعنى، يقول عبد القاهر محتجا للمعانى على الألفاظ: «وها هنا أقسام قد يتوهم في بدء الفكرة وقبل إتمام العبرة أن الحسن والقبح فيها لا يتعدى اللفظ والجرس إلى ما يناجى فيه العقل النفس، ولها إذا حقق النظر مرجع إلى ذلك ومتصرف فيما هنالك، منها التجنيس والحشو<sup>(۱)</sup>.

أما التجنيس فإنك لا تــستحسن تجانس اللفظتين إلا إذا كان مــوقع معنيهما من الفعل موقعا حميدا، ولم يكن مرمى الجامع بينهما مرمى بعيدا.

أتراك استضعفت تجنيس أبى تمام فى قلوله - من قصيدة يمدح بها الحسن ابن وهب:

ذهبت بمذهبِه السماحةُ فالتوت فيه الظُّنون أمذهبُ أم مُذهب (٢)

واستحسنت تجنيس القائل: «حتى نجا من جوف وما نجا»، وقول المحدث:



<sup>(</sup>۱) سوى عبد القاهر بين التجنيس والحشو، وترى الخطيب يذكر الحشو ضمن مباحث الإطناب، ويذكر التجنيس في البديع.

<sup>(</sup>٢) المعنى: حتى نجا السهم من جوفه وما نجاءالحمار الوحشى.

# نَاظِراًهُ فيهما جَنَّى نَاظِراًهُ اوْدَعَانِي أُمُتُ بِما أُودَعَانِي

الأمر يرجع إلى اللفظ، أم لأنك رأيت الفائدة ضعفت عن الأول، وقويت في الثاني، ورأيتك لم يزدك بمذهب ومذهب على أن أسمعك حروفا مكررة تروم لها فائدة فلا تجدها إلا مجهولة أو منكرة، ورأيت الآخر قد أعاد عليك اللفظة كأنه يخدعك عن الفائدة وقد أعطاها، ويوهمك كأنه لم يزدك وقد أحسن الزيادة ووفاها، فبهذه السريرة صار التجنيس - وخصوصا المستوفى منه المتفق فى الصورة - من حلى الشعر ومذكورا فى أقسام البديع.

فقد تبين لك أن ما يعطى التجنيس من الفضيلة لم يتم إلا بنصرة المعنى، إذ لو كان باللفظ وحده لما كان فيه إلا مستحسن، ولما وجد فيه معيب مستهجن، ولذلك ذم الاستكثار منه والولوع به...»(١).

فعبد القاهر يفصح عن فائدة الجناس بأنه: «حسن الفائدة مع توهم أن الصورة صورة التكرير والإعادة».

ونقل البهاء السبكي عن صاحب اكنز البلاغة ا(٢) قوله:

«لم أر من ذكر فائدة الجناس، وخطر لى أنها الميل إلى الإصغاء إليه، فإن مناسبة الألفاظ تحدث ميلا وإصغاء إليها؛ ولأن اللفظ المشترك إذا حمل على معنى ثم جاء والمراد منه معنى آخر كان للنفس تشوف إليه».

ولا ريب أن المتكلم إذا راعى هاتين الفائدتين: إصغاء السامع وتشوفه واستشراف فقد راعى موجبات البلاغة، واستجاب لمقتضى الحال، وتلك هى اللاغة.

وإذا كان الجناس يعيد اللفظة كأنه يخدع عن الفائدة وقد وفاها وأعطاها -كما قال عبد القاهر - أو يجذب إمالة السامع وإصغاءه - كما نقل السبكي - وكان

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة (٤، ٥).

<sup>(</sup>٢) مواهب الفتاح (جـ١٤/٤١٢)، وصاحب كنز البلاغة هو - عماد الدين إسماعـيل الأثير الحلبي، من علماء القرن الثامن الهجري.

هذا من مقاصد البلاغيين وأهدافهم، فما ذلك إلا لأنه من صميم البلاغة ومن دواعي مقتضى الحال.

لكن ذلك بشرط أن يكون المعنى هو الذى يطلبه ويستدعيه، «وعلى الجملة فإنك لا تجد تحنيسا مقبولا – ولا سحعا حسنا – حتى يكون المعنى هو الذى طلبه واستدعاه، وساق المتكلم نحوه، وحتى تجده لا تبتغى به بدلا، ولا تجد عنه حولا، ومن هنا كان أحلى تجنيس نسمعه وأعلاه، وأحقه بالحسن وأولاه، ما وقع من غير قصد من المتكلم إلى اجتلابه، وتأهب لطلبه»(١).

فَفَى قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمُ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَة.. ﴾ [الروم: ٥٥].

وقوله تعالى في اوصاف احتضار الكفار: ﴿كُلاَ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴿ كُلَا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴿ كَ وَقِيلَ مَنْ رَاقَ ﴿ كُنِ ۗ وَظَنَّ أَنَّهُ الْفُواَقُ ﴿ إِنَّ وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﴿ كَنَ ۖ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَتَذِ الْمُسَاقُ ﴿ ثَنِ ﴾ [القيامة].

وقول الإمام الشافعي حينما سئل عن النبيذ، فقال: «أجمع أهل الجرمين على تحريمه».

نرى فى الجناس جمالا موسيقيا يسطرب الأذن، ويضفى على المعنى التأثير البالغ، فيجذب السامع إليه، ويحدث فى نفسه الميل إلى الإصغاء والتلذذ بنغمته العذبة، كما أن فيه اختلاب الأذهان، وخداع الأفكار، حيث يوهم أنه يعرض على السامع معنى مكررا، أو لفظا مرددا، فإذا هو يروع ويعجب ويدهش السامع، وكل ذلك يعود على السمعنى بالتمكين فى ذهن السامع، فهو من صميسم البلاغة ومن مقتضيات الأحوال.

ومثل الجناس السجع، بقوله تعالى: ﴿ وَالضُّحَىٰ ﴿ وَاللَّهِ إِذَا سَجَىٰ ﴿ وَاللَّهِ إِذَا سَجَىٰ ﴿ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَىٰ ﴿ وَهَا قَلَىٰ ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَىٰ ﴿ وَهَا قَلَىٰ ﴿ وَلَالْخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَىٰ ﴿ وَهَا قَلَىٰ ﴿ وَلَا خَرْدُ أَنَّ خَيْرٌ لَّكُ مِنَ الْأُولَىٰ ﴿ وَهَا قَلَىٰ ﴿ وَلَا خَرِدُهُ خَيْرٌ لَّكُ مِنَ الْأُولَىٰ ﴿ وَالسَّمِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ



<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة (٧).

فمفعلول «قلى» محذوف لرعاية الفاصلة في ﴿ سَجَى، والأُولَى ﴾، هكذا درج بعض العلماء، واقتصروا على ذلك.

لكن هناك جانبا معنويا يلاحظ في الآية يجعل السجع من مقتضيات البلاغة ومما يستدعيه المقام، إذ حذف المفعول الذي ترتب عليه وجود السجع جعل الكلام نموذجا رائعا من أدب الخطاب في التنزيل الحكيم لئلا يواجه الرسول بنسبة القلى إليه - وإن كان في كلام منفى - لطفا به وتحننا عليه.

أو لنفى صدور القلى عنه - عز وجل - بالنسبة له ﷺ.

قوله تعالى: ﴿ أَوَ لَمْ يَهُد لَهُمْ كُمْ أَهْلُكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِم إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ أَفَلا يَسْمَعُونَ ﴿ آَلَ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ أَفَلا يَسْمَعُونَ ﴿ آَلَ اللَّهُمُ اللَّهُمُ أَفَلا يُبْصِرُونَ ﴿ آَلُهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

فَاتَى فَـَى الآية الأولـَى بـ ﴿ يَهُد لَهُمْ ﴾ ، وختمـَها بـ ﴿ يَسْمَعُونَ ﴾ ؛ لأن الموعظة فيها مسموعة، وهي أخبار القرون الأولى.

وأتى في الثانية بـ ﴿ يَرُوا ﴾ ، وختمها بـ ﴿ يبصرون ﴾ ؛ لأن الموعظة مرثية .

فنحن نرى أن لسيس هناك كلمة اجتلبت لأجل السجع، وتُسرك ما هو أحق بالمعنى منه، وإنما كان السجع لأجل المعنى، والفائدة التى بيناها.

وإذا كان للسجع فائدة، ولموضعه بلاغة، وله تأثير في المنفوس، ويخامر العقول لما يحدثه من النغمة المؤثرة، والموسيقي المطربة التي تهش منها النفس، وتطرب لها الأذن، فيتمكن المعنى في الأذهان، ويقر في النفوس.

وإذا كان هذا مما يقـصده البلاغيون وذوو البيان واللسن، كـان السجع مما يقتضيه البلاغة ويستدعيه الحال.

وكذلك التنقسم في قول تعالى: ﴿ ... هُدَّى لِلْمُتَّقِينَ ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا



<sup>(</sup>١) يهدلهم: يبين لهم. الجرز: التي لا تنبت،أو أكل نباتها،أو لم يصبها مطر.

أَنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ أُولَئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِن رَبِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴿ فَا عَلَىٰ هُدًى مِن رَبِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴿ فَ ﴾ [البقرة].

فالآية الأولى استوعبت جميع الأوصاف المحمودة، إذْ وصَفَ المؤمنون فيها بجميع العبادات؛ لأن العبادات نوعان: بدنية ومالية، والبدنية قسمان: عبادة الباطن وعبادة الظاهر، والحالية قسمان: ما يشترك فيه المال والبدن كالحج والجهاد، وما ينفرد به المال كالزكاة وصدقة التطوع على اختلاف أصنافها، فقوله تعالى: ﴿ يؤمنون بالغيب ﴾، إشارة إلى عبادة الباطن؛ لأن الإيمان التصديق وهو من أعمال القلب، وقوله سبحانه: ﴿ ويقيمون الصلاة ﴾: تصريح بعبادة الظاهر. وقوله: ﴿ ومما رزقناهم ينفقون ﴾ إشارة إلى العبادة المالية، فاستوعبت جميع الأقسام على الترتيب.

وأما الآية الثانية فاستوعبت جميع أقسام الزمان، فإن إيمان هؤلاء المؤمنين بما أنزل إلى الرسول على إيسمان في الحال، وما أنزل من قبله في الماضي، وإيمانهم بالآخرة وصفا، إذ أخبر أنه إيمان متيقن، ليدل بذلك على قوة تصديقهم للنبي على وثوقهم بأن ما أخبر بوقوعه سيقع يقينا لا شك فيه ولا شبهة (١).

فالغـرض من هذه الآية بيان صفـات المتقين وأوصـافهم الكاملة الـتى بها يستحقون كامل الهدى، وكل الفلاح.

وإذا كان المراد الإتيان على هذه الحال بالتبيين، كان هذا الصنيع مما يقتضيه المقام، ويستدعيه الحال، وقد سبق أن عبد القاهر عد التقسيم وخصوصا إذا قُسمتُ وجُمِعتُ (٢) - من باب (النظم الذي يتحد في الوضع ويدق فيه الصنع).

\* \* \*

ومن هنا نـرى أن تحسين البـديع ذاتى وليس عرضـيا، وأنه من موجـبات البلاغة ويستدعيه مقتضى الحال، وبالرجوع إلى أنواعه السابقة تزداد بهذا وثوقا.

. .



<sup>(</sup>١) بديع القرآن ٦٩.

<sup>(</sup>٢) أي الشواهد والأمثلة.

المسترفع (هم للمالية

.

## البحث الثانى

#### البديعيات(١)

منذ القرن السابع الهجرى وقد رُمى السعر العربى بجماعة مهمتها جمع الوان البديع، وسلكوا فى جمعها مسالك التكلف، ووجهوا همتهم إلى رص الوانه ضاربين صفحا عما ينبغى أن يراعى فى الشعر من مقتضيات أهمها إبرال المعنى وتجلية الغرض، وجاءوا بشعر مؤلف من تفعيلات وموازين لا يروق لفظها ولا يفهم معناها، وسموا تلك القصائد بالبديعيات.

فالبديعيات: قصائد اشتمل كل بيت منها على لون أو أكثر من ألوان البديع، تمثيلا فقط، أو مضموما إليه التزام التورية باسمه، فهى منظومات فى «البديع» تشبه ألفية ابن مالك فى النحو، أو الشاطبية فى القراءات.

وأول من سبق إلى هذه البديعيات هو شاعر مصرى أشار إليه الكتبى (ت٢٦٤هـ)، صاحب فوات الوفيات (٢)، وهو على بن عثمان بن على بن سليمان الأربلي (٣) الصوفى الشاعر (ت ٢٧٠هـ).

ومن شعره في بديعته مشيرا إلى اللون البديعي قوله:

بعنضُ هذا السدَّلالِ والإدلالِ حَالَى الهَجْر والسَجنُّب حَالِى (الجناس اللَفظي)

رِقَ بِاقَاسِى الفَواد الأَجْفَا ﴿ وَقَاسِرَى لِيَالُ طُوالِ السَّرِى لِيَالُ طُوالِ (الطباق)



<sup>(</sup>۱) كتب أستاذنا الدكتور أحمد موسى فصلا ممتعا عن البديعات في كتابه «الصبغ البديعي ٣٧٠» فارجع إليه فهو أصل فيه.

<sup>. (</sup>٣) أصله من أربل وإليه نسب كما في أعلام الزركلي.

<sup>(</sup>٢) فوات الوفيات (جـ٧/٥٧).

وهكذا يرويها ابن شاكر الكتبى وعد منها ستة وثلاثين بيتا، وقد اشتمل كل بيت منها على نوع من أنواع البديع كتب إلى جانبه.

وقد بدأها السليماني بالغزل، ثم خلص منه إلى مدح شخص غير معروف.

\* \* \*

بديعية صفى الدين الحلّى (ت ٧٥٠هـ)، حيث نظم بديعيته فى مدح الرسول عليها معارضا بها بردة البوصيرى محاكيا لها فى وزنها ورويها وغرضها، وزاد عليها الاحتفال بالبديع، وجعل فى كل بيت منها مثالا لنوع أو أكثر من البديع، وقد اشتملت على مائة وخمسة وأربعين بيا، بها مائة وخمسون نوعا من الوانه، وقد أشار إلى أنه استعان بسبعين كتابا فى تأليف بديعيته.

وقد تناول كل ألوان البلاغة تحت اسم «البديع»، ولم يفصل بين علوم البلاغة، كما فعل السكاكي.

ومن بديعيته:

إن جئت سلعًا فسل عن جِيَرة العَلِم واقسر السَّلام على عسرب بذى سلم

(براعة المطلع والتجنيس المركب والمطلق)

\* \* \*

بديعية ابن جابر الأندلسى وهو أندلسى فى نشأته وثقافته، ثم رحل إلى البلاد المصرية، وهو معاصر للصفى الحلى، ونظم بديعيته «الحلة السيرا<sup>(۱)</sup> فى مدح خير الورى»، وشرحها صاحبه ومعاصره أبو جعفر الغرناطى شرحا سماه «طراز الحلة وشفاء الغلة».



<sup>(</sup>١) السيراء: نوع من البرود فيه خطوط صفر أو يخالطه حرير.

وقد عرض ابن جابر لالوان البديع التي ذكرها الخطيب القزويني في كتابيه (التلخيص والإيضاح)، وفي تلك البديعية علامة مميزة عن باقى البديعيات.

١- فابن جابر فَصل في بديعيته بين ألوان البديع اللفظية والمعنوية ولم
 يخلط بينهما كما صنع أصحاب البديعيات جميعا.

٢- اقتصاره على أبواب السبديع التى ذكرها الخطيب وتنحية المسائل التى عرفت عنده وعند السكاكي باسم «علم البيان» عن بديعيته.

وقد وقعت هذه البديعية في مائة وسبعة وعشرين بيتا، ومن أولها:

بِطيبةَ انزلْ ويمَّمْ سيَّد الأُمَمِ وانْثُر له المدْحَ، وانْشُر أطيبَ الكَلِم (براعة استهلال)

وابذلُ دموعَك، واعذلُ كلَّ مصطبر والحق بمن سار والحظ ما على القلم (الجناس اللاحق)

\* \* \*

بديعية صرّ الدين الموصلى (ت٧٨٩هـ)، كـان من أهل الموصل، وعدد أبياتها مائة وخمسة وأربعون بيتا، يقول في مطلعها مشيرا إلى (براعة الاستهلال):

براعة تستهل الدمع في العلم عبدارة عن نداء المفرد العلم وهو أول من شرع للبديعيات التقيد بالتزام التورية باسم النوع البديعي، فزاد ذلك الالتزام ثقلا إلى ثقلها.

\* \* \*

بديعية ابن حجة الحموى (ت٨٣٧هـ)، نشأ بحماة، ونظم بديعية على طريقة شيخه عز الدين الموصلى، وسماها «تقديم أبى بكر»، وشرحها شرحا حافلا سماه «خزانة الأدب وغاية الأرب».

وقد وقعت هذه البديعية في مائة واثنين وأربعين بيتا مشتملة على مثلها من أنواع البديع، يقول مشيرا إلى الطباق:



بوَحْشة بدلوا أُنسِى وقد خفضوا قندرى وزادوا عُلُواً في طِباقِهم (١) ويقول مُشيرا إلى التمثيل:

وقلت ردفك موج كي أمثله بالموج، قال: قد اسْتَسْمَنْتَ ذَا وَرَمِ (٢)

\* \* \*

وما زالت نزعة البديعيات غالبة على الشعراء حتى فى زمن النهضة الحديثة. فالشاعر: محمود صفوت الشهير بالساعاتى، مصرى المولد والنشأة (ت١٢٩٨هـ) نظم بديعية اشتملت على مائة وخمسين نوعا من الوان البديع فى مائة واثنين وأربعين بيتا، معارضا بها بديعية ابن حجة ملتزما ما التزمه من التورية باسم النوع البديعي، ومن أولها:

سفَح الدموع لذكر السَّفْح والعلِم أَبْدَى البَراعة في استهالاله بِدَم سفَح الدموع لذكر السَّفْح والعلِم (براعة استهلال)

وكم بكيتُ مَـقِيقًا والبكاء على بَـدْرٍ، وتَوْرِيـتى كـانـت لـبـدرِهـم (تورية)

وقد شرحها الأديب عبد الله باشا فكرى وزيـر المـعارف المـصـرية (ت١٣٠٧هـ) شرحا حافلا.

#### قيمتها الأدبية والعلمية،

هذه هى البديعيات التى استبدت بالشعر منذ أواسط القرن السابع الهجرى إلى القرن الرابع عشر، وهمى منذ أن ولدت إلى أن انتهت صناعة من المعبث، أضعفت من الشعر، وأوردته موارد التكلف، وهوت به إلى هاوية الإسفاف، وجردته من روائعه وروعته.

ومن ناحيتها العلمية: فإنها ذهبت بالبديع مذاهب التشعيب، فعاد عليه

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب (٨٥).

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب (١٦٧).

بالضعة والهوان، فالبديعيات - وإن جهد العلماء في شرحها - فقد عدوا من البديع ما لا يصح أن يكون منه، وأكثروا منه إلى حد الإصلال، وقد غرست في كثير من الأذهان أن أنواع البديع لا يقف عند حد.

فقد كتب عليها الإخفاق في ناحيتها الأدبية والعلمية، فلم تصل إلى غايتها ولم تؤد رسالتها.

\* \* \*

المسترفع (هم للمالية

.

#### البحث الثالث

#### السرقات الشعرية

المعانى قد تكون مشتركة وعامة يقصدها كل الناس بدون تمييز، وذلك كتشبيه الحسن بالشمس والبدر، والحواد بالغيث والبحر، والشجاع الماضى بالسيف، والصب المستهام بالسقيم فى أنينه والسليم فى قهره، ونحو ذلك مما هو مقرر فى البدائة، ومركب فى النفس تركيب الخلقة، وتتوارد عليه الخواطر.

فمتى جاء الأخذ على هذا لم يعد من المعايب، ولم يخص من جملة المثالب، ولعل هذا ما عناه عنترة بقوله:

ما نَرانا نَقولُ إلا مُعَاراً أو مُعَادًا من قولنا مكروراً

وهناك معان لا تنال إلا بفكر، ولا ينتهى إليها إلا بنظر وتدبر، ولا يصل إليها المتحدث إلا بطلب واجتهاد، فهذا هو ما يُدَّعى فيه السبق والاختصاص، وذلك مما يوجد المجال فسيحا للتفاضل بين قائل وقائل، فيقول: إن هذا يفضل ذلك مما يوجد عليه، وإن فلانا قد قصر عن فلان، ومثل ذلك كقول أبى تمام يمدح أحمد بن المعتصم:

إقدام عُمْرُو، في سماحة حاتم في حِلْم أَخْنَفَ، في ذكاء إياس فقال الحكيم الهندى: وأي فخر في تشبيه ابن أمير المؤمنين بأجلاف العرب فأطرق أبو تمام ثم أنشد هـذين البيتـين معتـذرا عن تشبيـهه إياه بعمـرو وحاتم وإياس:

لا تُنْكروا ضَربى لَهُ مَنْ دونه مشلا شروداً فى النَّدى والبَساسِ فَاللهُ قَد ضرب الأقل لنورة مشلامن المشكاة والنَّبُراسِ

فمن أتى بعده بهذا المعنى، أو بجزء منه، فإنه يكون سارقا له.

ويقول القاضى الجرجاني: ﴿ولم تزل العامة والخاصة تشبه الورد بالخدود



والخدود بالورد - نثرا ونظما - وتقول فيه الشعراء فتكثر، وهو من الباب الذى لا يمكن ادعاء السرقة فيه إلا بتناول زيادة تضم إليه، أو معنى يشفع به، كقول على ابن الجهم:

عشية حيّاني بورْد كسأنّه خدودٌ أضيفت بعضهن إلى بَعْضِ فإضافة بعضهن إلى بعض له، وإن أخذ فمنه يؤخذ، وإليه ينسب<sup>(۱)</sup>.

ومن أبرر الموضوعات التي عنيت بها كتب البلاغة والنقد موضوع السرقات الشعرية، وقد قسموها إلى أقسام، منها:

١- النسخ: وهو أخذ اللفظ والمعنى جميعا، أو أخذ المعنى وأكثر اللفظ،
 مأخوذ من نسخ الكتاب، ويسمى (وقوع الحافر على الحافر) وهذا مذموم مردود؛ لأنه سرقة محضة.

فقد رُوى لأوس بن حجر، ولزهير بن أبي سلمي، هذا البيت:

إذا أنْتَ لم تَعرضُ عن البجَهْلِ والخَنا ﴿ أَصَبْتَ حَلَيمًا، أَو أَصَابَكَ جَاهُلُ (٢) وَقَالَ الفرزدق:

اتعدلُ احسابًا لِنامًا حُماتها باحسسابنا، إنَّى إلى الله راجع وقال جرير:

أتعدل أحسابا كراما حماتها بأحسابكم، إنى إلى الله راجع وروى للأبيرد اليربوعي:

فتَّى يشتَرِى حُسْنَ الثناءِ بمالهِ إذا السَّنة الشهباءُ أعوزَها القَـطرُ<sup>(٣)</sup> ولأبى نواس:

<sup>(</sup>١) الوساطة (جـ١/ ١٣٩ ط صبيح).

<sup>(</sup>٢) لم تعرض: لم تنصرف. الخنا: الفحش: الحليم: العاقل. والمراد أصبحت حليما بجهلك أو أصابك جاهل بجهله.

<sup>(</sup>٣) الشهياء: المجدبة، أعوزها القطر: احتاجت إليه.

<sup>(</sup>٤) الدائرات: الدواهي، تدور: تتقلب.

وقال بعض المتقدمين يمدح معبدا: أجادَ طويْسُ والسريْنجيُّ بعده

وما قَصباتُ السَّبقُ إلا لِمَعْبدِ (١)

تم قال أبو تمام:

محاسنُ أصنافِ المغنّين جَمَّةً وما قصبات السبق إلا لمعبد

وقد يكبون المعنى الثانى أبلغ من الأول لاختصاصه بفضيلة، كحسن السبك، أو الاختصار، أو الإيضاح، أو زيادة معنى، وهذا مقبول ممدوح، كقول بشار:

منْ راقبَ الناس لـم يظفرْ بحاجته وفازَ بالطيباتِ الفاتكُ اللَّهِجُ الخذه سلم الخاسر - وكان تلميذه - فقال:

من راقب النساس مسات غَمًّا وفساز باللَّذَة السجَسسور (٢) فالمعنى في البيتين واحد، ولكن بيت مسلم أخصر بلفظتين، وقد شهد بشار بتفوق بيت سلم على بيته، ولذلك غضب منه، وقال: ذهب والله بيتى، فهو أخف منه وأعذب، والله لا أكلت ولا شربت اليوم.

ويعلق القاضي الجرجاني على قول ابن المعتز:

بياض في جنوانب إحمرار كما احمرت من الخَجَلِ الورود

الخَجِل إنما يحمر وجنتاه، فأما منبت الأصداغ، ومحط العذار فقليلا ما يحمران، فهذا التمييز مسلم له، وإن لم يسبق إليه، ولو اتفق له أن يقول: حمرة في جوانبها بياض، لكان قد طبق المفصل، وأصاب الغرض، ووافق شبه

<sup>(</sup>٢) رتب بشار على مراقبة الناس عدم الظفر بالحاجة في حين رتب سلم عليها الموت غما.



<sup>(</sup>١) طويس، السريجى، معبد: مغنيون، قصبات السبق: هي المتي تنصب في حلبة السباق، فمن سبق اقتلعها وأخذها يعرف أنه السابق، وهو كناية عن الفوز والغلبة.

الخَجِل، لكن أراد أن البياض والحمرة يجتمعان، فجعل الاحمرار في جوانب البياض، فراغ عن موقع التشبيه، ثم قال أبو سعيد المخزومي:

والوردُ فيه كانَّما أوراقه نُزعَت ورد مكانه سُن خدود

فلم يزد على التشبيه المجرد، لكنه كساه هذا اللفظ الرشيق، فصرت إذا قسته إلى غيره ووجدت المعنى واحدا، ثم أحسست فى نفسك عنده هزة، ووجدت طربة، تعلم لها أنه انفرد بفضيلة لم ينازع فيها (١).

وإن كان المعنى الـثانى دون الأول فى البلاغة فهو مذمـوم ومردود، كقول أبى تمام:

ميهات يأتى الزمانُ بمثلهِ إن الزمانَ بمثله لَسِخيلُ<sup>(۲)</sup>

وقول أبي الطيب:

أصدى الزمانَ سخاؤُه فسخًا به ولقد يكون به الزمان بـخيـلا<sup>(٣)</sup>

فمصراع بيت أبى تمام أحسن سبكا من مصراع أبى الطيب، أراد أن يقول: كان الزمان به بخيلا فعدل عن الماضى إلى المضارع للوزن.

- ٢- السلخ: وهو أخذ المعنى وحده وهو أدق السرقات مذهبا، وأحسنها صورة، وهو أنواع:
- (1) أن يؤخذ المعنى ويستخرج منه ما يشبهه ولا يكون هـ و إياه، كقول بعض شعراء الحماسة:

لقد زادني حُبًّا لنفسى أنَّنِي بغيضٌ إلى كل امريُ غير طَائلِ

<sup>(</sup>٣) أعدى: فعل ماض من الإعداء وهو تجاوز الشيء من صاحبه إلى غيره، المعنى: أن الزمان كان بخيلاً به عليه فلما أعداه سخاؤه جاد عليه به فأسعده بصحبته.



<sup>(</sup>١) الوساطة (جـ١/١٣٩).

<sup>(</sup>٢) هيهات: اسم فعل بمعنى بعد، والمعنى بعدُ إتيانُ الزمان بمثله.

أخذ المتنبى هذا المعنى واستخرج منه معنى آخر غيره إلا أنه شبيه به. فقال:

وإذا أتنك مذَّمتى من ناقص فهى الشهادة لى بأنَّى فَاضلُ

والمعرفة بأن هذا المعنى أصله من ذاك المعنى عسر غامض، وهمو غير متبين إلا لمن أعرق في ممارسة الأشعار، وغاص في استخراج المعانى، وبيانه:

أن الأول يقول: إن بُغض الذي هو غير طائل إياى مما زاد نفسى حبا إلى، أي جَملها في عيني، وحسنها عندى كونُ الذي هو غير طائل مبغضى.

والمتنبى يقول: إن ذم الناقص إياى شاهد بفضلى، فذم الناقص إياه كبغض الذى هو غير طائل ذلك الرجل.

وكقول أبى تمام:

رَعَتْه الفَيافي بعْدَ ما كان حِقْبة وعاها، وماء الروض يَنْهلُّ ساكِبُهُ (١) أخذ البحترى هذا المعنى واستخرج منه ما يشبهه، كقوله:

شيخان قد ثقل السلاح عليهما وعداهما رأى السميع المبصر ركبا القنا من بعد ما حملا القنا في عسكر متحامل في عسكر أب فأبو تمام ذكر أن الجمل رعبي الأرض ثم سار فيها فرعته، أي أهزلته، فكأنها فعلت به مثل ما فعل بها، والبحترى نقل هذا إلى وصف البرجل يعلوه السن والهرم، فقال: إنه كان يحمل الرمح في القتال، ثم صار يركب عليه، أي يتوكأ منه على عصا، كما يفعل الشيخ الكبير (٣).



<sup>(</sup>١) يريد أن مركوبه هزل بعدما كان سمينا بسبب سيره في المعارك فكأنها رعته بعد ما رعى نبتها.

<sup>(</sup>٢) المعنى: هذان البطلان بعد أن كانا يحملان القنا للقتال جعلتهما الشيخوخة يتسخذان من القنا عصيانا يدبان عليها فصارا محمولين بعد أن كانا حاملين.

<sup>(</sup>٣) انظر المثل السائر (جـ٣/ ٢٣٥)، ديوان البحتري (جـ٢/ ١٠٣٢).

(ب) أن يأخذ المعنى فيزيد عليه ويكسوه عبارة أحسن من العبارة الأولى، كقول أبي تمام:

جذلانَ من ظفَرٍ، حَّران أن رَجَعَت مخصصوبة منكم أظفَارُه بدم

أخذه البحترى، فقال:

إذا احتربَت يوما ففاضت دماؤها تذكّرت القُربَى ففاضَت دُمُوعها(١)

ومنه قول البحترى:

تصد تُحياءً أن تَراك بأوجه أتى الذنب عاصيها فليم مُطيعها(٢)

أخذه أبو الطيب فأحسن سبكه، فقال:

وجُــرم جَــرَّهُ سُـفــهـاءُ قــوم وحَطَّ بغيـر جـارِمـه العـذابُ<sup>(٣)</sup>

فبيت أبى الطيب أحسن سبكا، وكأنه اقتبسه من قوله تعالى: ﴿ أَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ السُّفَهَاءُ منَّا ﴾ [الأعراف: ١٥٥].

(ج) أن يؤخذ المعنى فيعكس، كقول أبي الشيص:

أجِدُ الملامةَ في هَواكِ لذيدةً شَغفًا لذكرك، فليلُمْني اللُّومُّ

أخذ هذا المعنى أبو الطيب وعكسه، فقال:

أَحِبُ وَأَحُبُ فيه مسلامةً إِنَّ الملامة فيه من أعداته (٤)

فأبو الشيص جعل الملامة محبوبة لأنه يذكره بالحبيب، أما المتنبى فقد

<sup>(</sup>١) الضمير في «احتربت وتذكرت» عائد على الفرسان المقاتلين من الجانبين.

<sup>(</sup>٢) تصد: تصرف، وفاعله ضمير يعبود على بنى تبغلب، وفاعبل (تراك) يعود عبلى المتبوكل الممدوح، لِيمَ: مبنى للمجهول من اللوم والقول.

<sup>(</sup>٣) الجرم: الذنب، جره: ارتكبه. الجارم: الكاسب.

<sup>(</sup>٤) المعنى: كيف أحبه مع حبى فيه الملامة، فأنا أحبه فقط، فالاستفهام للإنكار، والإنكار ملاحظ فيه القيد.

كرهها لأنه لا يستطيع أن يحب صاحبه ويحب اللوم فيه؛ لأن لومه لا يكون إلا من أعدائه.

ومنه قول أبي تمام:

كريمٌ منى أمدحه أمدخهُ والوركى منعي وإذا منا لُمْتُه لمنهُ وحْدِي

أخذه ابن طاهر، فعكسه، فقال:

يشتركُ العالمُ في ذُمُّه لكنني أسدحه وحسدي

وهذه الأنواع أكثـرها مقبولة، وكلمـا كان الأخذ أشد خفـاء كان أقرب إلى القبول.

#### \* \* \*

وقد وصل النقاد المدققون – أمثال الآمدى والقاضى الجرجاني إلى المبادئ الآتية:

١- لا سرقة في المعنى العام، ولا في الخاص الذي أصبح كالعام المشترك
 لكثرة شيوعه.

٢- لا سرقة في الألفاظ العامة المتداولة.

ولكن الأمور لم تـقف عند هذا الحد، بل أخذ الـعلماء يقسمـون السرقات إلى أنواع، وحددت تحديدا تحكميا لاغناء فيه ولا نفع.

وقد أحصى ابن رشيق، بعض تلك الأنواع نقلا عن الحاتمى في «حلية المحاضرة»(١)، فقال:

«وقد أتى الحاتمي في «حلية المحاضرة» بألقاب مجدثة تدبرتها، وليس لها محصول إذا حققت، كالاصطراف، والاجتلاب، والانتحال، والاهتدام،

<sup>(</sup>١) العمدة (جـ ٢/ ٢١٥)، (٢١٦).

والإغارة، والمرافدة، والاستلحاق - وكلها قريب قد استعمل بعضها في مكان بعض».

ثم يورد تعاريف تلك الاصطلاحات، فيقول:

الاصطراف: أن يعجب الشاعر ببيت من الشعر فيصرفه إلى نفسه فإن صرفه إليه على جملة المثل فهو اجتلاب، واستلحاق، وإن ادعاه جملة فهو انتحال، ولا يقال: «منتحل» إلا لمن ادعى شعرا لغيره وهو يقول الشعر، وأما إن كان لا يقول الشعر فهو مدع غير منتحل، وإن كان الشعر لشاعر أخذ منه غلبة فتلك الإغارة والغصب، فإن أخذه هبة فتلك المرافدة، ويقال: الاسترفاد، فإن كانت السرقة فيما دون السبيت فذلك هو الاهتدام، ويسمى أيضا النسخ، فإن تساوى المعنيان دون اللفظ وخفى الأخذ، فذلك النظر والملاحظة، وكذلك إن تضادا ودل أحدهما على الآخر، ومنهم من يجعل هذا هو الإلمام، فإن حول المعنى من نسيب إلى مدح فذلك الاختلاس، ويسمى أيضا: نقل المعنى، فإن أخذ بنية الكلام فقط فتلك الموازنة، فإن جعل مكان كل لفظة ضدها، فذلك هو العكس، فإن صح أن الشاعر لم يسمع بقول الآخر، وكانا في عصر فتلك المواردة، وإن الف البيت من أبيات وقد ركب بعضها من بعض فذلك هو الالتقاط والتلفيق، وبعضهم يسميه الاجتذاب والتركيب» ثم يورد ابن رشيق أمثلة لكل ذلك.

كذلك ابن الأثير كتب فصلا طويلا<sup>(۱)</sup> عن السرقات، واعتمد فيه على التقسيمات يدقق فيها ويبدع، وكان همه الأول - على الرغم من أنه أشار إلى جهود النقاد السابقين - إظهار البراعة في التبويب والتقسيم.

ودراسة السرقات دراسة منهجية لم تظهر - غالبا - إلا منـ فظهور (أبى تمام) وقـامت حوله الخصومـة، وقد كان النقاد الـسابقون المجردون عن الهوى



<sup>(</sup>١) المثل السائر (٢٠٨-٢٩٢).

والغرض يطلقون الفاظا أخرى عليها «كالأخذ»: نجد ذلك عند ابن قتيبة في «الشعر والشعراء»، و«السلخ» الكلمة التي استعملها صاحب الأغاني<sup>(١)</sup>.

وأما لفظة السرقات فقد شاعت وسط الخصومة حول أبى تمام بين أنصار القديم وأنصار الحديث، وكان أول كتاب ألف بهذا العنوان - فيما نعلم - كتاب عبد الله بن المعتز (سرقات الشعراء)، ثم تلت ذلك كتب: فألف أحمد بن أبى طاهر، وأحمد بن عمار (سرقات أبى تمام)، وكتب أبو الضياء بشر بن تميم كتابا في (سرقات البحترى من أبى تمام)، وكذلك كتب مهلهل بن يموت في (سرقات أبي نواس).

\* \* \*

وَتَأْمَّلٌ في نظرية (النظم) عند عبد القاهر يعطينا تصورا آخر في فهم السرقات، يجعلنا نتوقف قليلا قبل إصدار حكم بالسرقة على شاعر ما، أو نسمه بالاختلاس أو النسخ.

فيجب أن نفرق بين التشابه في المعنى أو التماثل في الفكرة، وبين السرقة الفعلية، كما يجب أن نعلم أن أصالة الشاعر لا تكون إلا في الإشعاعات الدالة والظلال الموحية، وفي الفروق الدقيقة التي تطوى في الأثر الفنى، وتكمن في النص الأدبى، فقد تتشابه الفكرتان، أو تتماثل الاستعارة عند شاعرين، ومع ذلك تبلغ عند أحدهما ما لا تبلغه عند الآخر، وذلك لما يضيفه الشاعر في تعبيره من خصائص، فليس هناك تعبير يمكن أن يتساوى هو وتعبير آخر مهما اتفقا في المعنى أو في الفكرة، فإضافة كلمة، أو حذف أخرى، أو تقديم اسم على فعل، أو تأخير مبتدا عن خبر، أو تعريف كلمة أو تنكيرها، أو إظهار لها أو إضمار، أو استعمال أسلوب معين من أساليب النهي أو الاستفهام، أو النفى، وغيره من أساليب النهى أو الاستفهام، أو النفى، وغيره من أساليب النهى أو الاستفهام، أو النفى، وغيره من أساليب النهى أو الاستفهام، أو النفى، وغيره من أساليب اللغة – كل ذلك من شأنه أن يلون العبارة الأدبية بألوان جديدة، ويضفى



<sup>(</sup>١) تاريخ النقد عند العرب (١٧٦).

عليها معانى حديثة، ويكشف بها الأديب من معان نفسية، وتحمل ما يعانيه من مشاعر وتجارب إلى الناس.

وقد كسف عبد القاهر وهو بصدد الحديث عن (النظم) عن كثير من الأسرار الكامنة في عوامل الصياغة، وكيف أن تغييرا فيها ولو يسيرا يمكنه أن يحمل من المعانى، ويرفع القيمة الجمالية والفنية إلى مستوى لم يكن للكلام أن يبلغه لولا هذا التغيير، وقد ضرب لنا الأمثلة الكثيرة على ذلك، يقول في أحدها:

ومن دقيق ذلك وخفيه، أنك ترى الناس إذا ذكروا قوله تعالى: ﴿وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا ﴾ [مريم: ٤]، لم يزيدوا فيه على ذكر الاستعارة، ولم ينسبوا الشرف إلا إليها، ولم يروا للمزية موجبا سواها، هكذا ترى الأمر في ظاهر كلامهم.

وليس الأمر على ذلك، ولا هذا الشرف العظيم، ولا هذه المرية الجليلة وهذه الروعة التى تدخل على النفوس عند هذا الكلام لمجرد الاستعارة، ولكن لأن يسلك بالكلام طريق ما يسند الفعل فيه إلى الشيء وهو لما هو من سببه، فيرفع به ما يسند إليه، ويؤتى بالذى الفعل له في المعنى منصوبا بعده مبينا أن ذلك الإسناد وتلك النسبة إلى ذلك الأول إنما كان من أجل هذا الثاني، ولما بينه وبينه من الاتصال والملابسة، كقولهم: طاب زيد نفسًا، وقر عمر عينا، وتصبّب عرقا، وكرم أهلا، وحَسن وجهًا، وأشباه ذلك مما تجد فيه الفعل منقولا عن الشيء إلى ما ذلك الشيء من سببه.

وذلك أنا نعلم أن (اشتعل) للشيب في المعنى، وإن كان هو للرأس، في اللفظ كما أن (طاب) للنفس، و(قر) للعين، و(تصبب) للعرق، وإن أسند كما أسند إليه، يبين أن الشرف كان لأنه سلك به هذا المسلك، وتوخى به هذا



<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز (٧٥-٧٧).

المذهب، أن تدع هذا الطريق فيه، وتأخذ اللفظ فتسنده إلى الشيب صريحا، فتقول: اشتعل شيب الرأس، أو الشيب في الرأس، ثم تنظر، هل تجد ذلك الحسن وتلك الفخامة؟ وهل ترى الروعة التي كنت تراها؟.

فإن قلت: فـما السبب في أن كـان «اشتعل» إذا استـعير للشـيب على هذا الوجه كان له الفضل، ولم بان بالمزية من الوجه الآخر هذه البينونة؟.

فإن السبب أنه يفيد مع لمعان الشيب في الرأس الذي هو أصل المعنى الشمول، وأنه قد شاع فيه، وأخذه من نواحيه، وأنه قد استقربه، وعم جملته، حتى لم يبق من السواد شيء، أو لم يبق منه إلا مالا يعتد به، وهذا مالا يكون إذا قيل: اشتعل شيب الرأس، أو الشيب في الرأس، بل لا يوجب اللفظ حينتذ أكثر من ظهوره فيه على الجملة.

ووزان هذا أنك تقول: اشتعل البيت نارا، فيكون المعنى أن النار قد وقعت فيه وقوع الشمول، وأنها قد استولت عليه، وأخذت في طرفيه ووسطه، وتقول: اشتعلت النار في البيت، فلا يفيد ذلك، بل لا يقتضى أكثر من وقوعها فيه وإصابتها جانبا منه، فأما الشمول وأن تكون قد استولت على البيت وابتزته فلا يعقل من اللفظ البتة.

واعلم أن فى الآية شيئا آخر من جنس النظم – وهو تعريف الرأس بالألف واللام، وإفادة معنى الإضافة من غير إضافة، وهو أحد ما أوجب المزية، ولو قيل: واشتعل رأسى، فصرح بالإضافة – لذهب ببعض الحسن».

وقد حرصنا على أن نسوق هذا الشاهد كاملا؛ لأنه ليس هناك أوضح منه على منهج عبد القاهر في تحليله للصورة البيانية، وفي النظرة الشاملة التي ينظر فيها عبد القاهر إلى اللغة، فاللغة عنده وحدة لا تنفصل فيها الصورة الشعرية عن التعبير الأدبى بل هي جزء لا يتجزأ، ولا تكتسب فضيلتها إلا من السياق، ولا تستمد قوتها إلا من النظم، ففهم الاستعارة وتفسير معناها لا يمكن تحقيقه إلا بعد العلم بالنظم والوقوف على حقيقته.

وإذا كان تغيير واحد في موضع معين من الكلام أمكنه أن يحمل إلى القارئ كل هذه المشاعر، وأن يلون الآية الكريمة بلون خاص، ويجعلها قادرة على أن





تبلغ تأثيرها المطلوب - فما بالنا بعوامل الصياغة الأخرى؟. وما أكثر هذا، وقد قدم عبد القاهر أمثلة تكشف النقاب عن حقيقة هامة، وهي أن كل مزية أو فضيلة في الكلام إنما مردها إلى خصائص معينة في نظم النص وصياغته.

وهذه الحقيقة التى بسطناها حكم صادق على موضوع السرقات الشعرية التى طال الخلاف فيها والحديث حولها، فإن مجرد التشابه فى المعنى أو التماثل فى الفكرة، أو فى صور البديع لا يكفى بالإدانة بالسرقة، ما دامت العبرة بصياغة الفكرة وبما يضيفه النظم على النص من خصائص لا بالفكرة نفسها والمعنى فى ذاته.

وقد سبق أن عرفنا في تحليل عبد القاهر للآية الكريمة كيف أن استعارة الاشتعال للشيب ليست كل ما في الآية من روعة؛ لأن الاستعارة نفسها تتوافر في أكثر من تعبير، ومع ذلك نكتسب من كل تعبير على حدة معنى خاصا وتأثيرا مختلفا، ففي كل من ﴿اشتعل الرأس شيبا ﴾، ﴿واشتعل الشيبُ في الرأس»، ﴿واشتعل شيب الرأس»، فمع توافر الاستعارة في كل جملة من الجمل الثلاث وظيفة ودلالة وتأثير يخالف الأخرى.

وعلى ضوء هذا التحليل الذى بسطه عبد القاهر، وعلى ضوء فكرة النظم عنده – ننتهى إلى حقيقة لا سبيل إلى الشك فيها، وهى أن الفن ليس فى الفكرة، ولا فى المعنى الأخلاقى الفلسفى، ولا فى المضمون بعامة مهما تكن قيمة هذا المضمون، وإنما الفن فى تطويع الشكل للمضمون والمضمون للشكل، وفى إخضاع التجربة للصورة اللفظية.

على هذا الأساس السليم لمعنى الخلق الأدبى يكون مجال النقد الأدبى منصبا إلى حد كبير على ما يكون فى داخل الأثر الفنى من علاقات تنشأ من الصياغة وترتد إليها، وعلى هذا الأساس لا يتم تشابه، أو تشاكل، أو ترادف، فى صورتين لشاعرين، أو تعبيرين أدبيين لكاتبين مختلفين إلا إذا نقل الآخر عبارة الأول نقلا كاملا دون أن يشير إلى مصدر النقل، عندئذ، وعندئذ فقط يكون الأخير سارقا من الأول.



ومن ثم فإن التوليد الذي هو: أن يستخبرج الشاعر معنى من معنى شاعر سبقه أو تقدمه، ويحاول أن يتأثر به ويزيد عليه لا يصح أن يسمى سرقة؛ ذلك لأننا مع اعترافنا بما في التوليد من الاقتداء بالغير والاقتباس منه - فإن صياغة المعنيين هما وحدهما اللذان بجددان قيمة كل منهما ومدى ما أضافه الآخر إلى الأول، وقد تحول هذه الإضافات الجديدة المعنى تحويلا كاملا، بل إن تحويرا صغيرا في العبارة قد يرفع قيمتها درجة عالية من السموا(١).

والواقع أنه من الواجب أن نميز بين أشياء، فهناك:

- ۱ الاستيحاء: وهو أن يأتى الشاعر أو الكاتب بمعان جديدة تستند عليها مطالعاته فيما كتب غيره.
- ٢- استعارة الهياكل: كأن يأخذ الشاعر أو الكاتب موضوع قصيدته أو قصته
   عن أسطورة شعبية أو خبر تاريخي، وينفث الحياة في هذا الهيكل حتى
   ليكاد يخلقه من العدم.
- ٣- التأثير: وهو أن ياخذ كاتب أو شاعر بمذهب غيره في الفن أو
   الأسلوب، وقد يكون هذا التأثر تتلمذا، كما قد يكون عن غير وعى،
   وإنما النقد هو الذي يكشف عنه.
- ٤- وأخيرا هناك السرقات: وهذه لا تطلق اليوم إلا على أخذ جمل أو أفكار أصلية وانتحالها بنصها دون الإشارة إلى مأخذها، وهذا قليل الحدوث في العصر الحديث وبخاصة في البلاد المستنيرة (٢).

و بعد :

﴿ . . . رَبَّنَا لا تُوَاخِذْنَا إِن نَسينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ، رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلَنَا ، رَبَّنَا وَلا تَحَمَّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا به ، وَاعْفُ عَنَّا ، وَاغْفِرْ لَنَا ، وَارْحَمْنَا ، أَنتَ مَوْلَانَا ، فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمُ الْكَافِرِينَ ﴿ الْكَافِرِينَ ﴿ الْجَنَا ﴾ [البقرة].

<sup>(</sup>٢) النقد المنهجي عند العرب (٣٥٣، ٣٥٤).



مرزخ بهمغل ملیب عاملات

<sup>(</sup>١) قضايا النقد الأدبى والبلاغة (٣٧٩).

المسترفع (هم للمالية

.

#### المراجع

أولا: القرآن الكريم.

ثانيا: المخطوطات.

١- شرح المفتاح

٢- طراز الحلة وشفاء الغلة

للسيد الجرجاني بدار الكتب رقم ٢٥ بلاغة

لأبى جعفر الغرناطى بمكتبة الأزهر رقم ١٣ خصوصية - بلاغة، وهو شرح البديعية لابن جابر الأندلسي.

ثالثا: المطبوعات:

٣- أسرار البلاغة

٤- الإتقان في علوم القرآن

٥- الأغانى

٦- أساس البلاغة

٧- إعجاز القرآن

٨- الأعلام

9- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية

١٠- الأسلوب

١١- الإيضاح

١٢- ألحان الأصيل

١٣- أنوار الربيع

١٤ - الأقصى القريب

١٥- الأطول

١٦- أسرار التكرار في القرآن

عبد القاهر الجرجاني

للسيوطي

للأصفهاني

للزمخشرى

للباقلانى

للزركل*ى* 

للرافعي

للأستاذ الشايب

للقزويني - ضمن شروح التلخيص

د - على الجندى

لابن معصوم المدنى

للتنوخى

للعصام

للكرماني - تحقيق عبد القادر أحمد

عطا - ط دار الاعتصام.

١٧ - الإشارة الإيجاز في بعض

أنواع المجاز

١٨ - البيان والتبيين

١٩ - البيان في ضوء أساليب القرآني

۲۰ البديع

٢١- بلاغة العرب بين أرسطو واليونان

۲۲- البلاغة تطور وتاريخ

٢٣- «بلاغة القرآن في تفسير الكشاف».

٢٤- البرهان في وجوه البيان - نقد النثر لابن وهب

٢٥- البلاغة والفلسفة

٢٦– بديع القرآن

٧٧- البحر المحيط

٢٨- بلاغة القرآن في آثار القاضي

عىد الجبار

٢٩- البهاء السبكى - وآراؤه البلاغية

والنقدية

٣٠- تاج العروس

٣١- تلخيص المفتاح

٣٢- تحرير التحبير

٣٣- تفسير أبي السعود

٣٤- تفسير القرطبي

٣٥- تفسير ابن كثير

٣٦- تاريخ الطبرى

٣٧- ثمار القلوب

للعز بن عبد السلام - ط دار الفكر

بدمشق

للجاحظ

د- عبد الفتاح لاشين ط دار المعارف

لابن المعتز

د- إبراهيم سلامة

د- شوقی ضعیف

د- محمد أبو موسى ط دار الفكر

الشيخ أمين الخولي

لابن أبى الإصبع - تحقيق - دحفني

شر ف

أبو حيان الأندلسي - الرياض

د- عبد الفتاح لاشين ط دار الفكر

د- عبد الفتاح لاشين

للقزويني

لابن أبي الإصبع تحقيق - د حفني شرف

للثعالبي

للأستاذ صفوت ٣٨- جمهرة خطب العرب ٣٩- حسن التوسل للحلبي ٤٠ حاشية الدسوقي - ضمن شروح التلخيص ٤١ - حاشية المرشدي على عقود الجمان ٤٢ - خزان الأدب لابن حجة الحموي ٤٣ - الخطابة د/ إبراهيم سلامة ٤٤- خطوات التفسير البياني د/ رجب البيومي ٥٥ - ديوان حسان ٤٦ - ديوان الفرزدق ٤٧- ديوان المتنبى ٤٨ - دلائل الإعجاز عبد القاهر الجرجاني ٤٩- ديوان البحترى الأستاذ حامد عبد القادر ٥٠- دراسات في علم النفس الأدبي للخطيب الإسكافي - بيروت ٥١ - درة التنزيل ٥٢- روح المعاني للألوسي د/ أحمد الحوفي ٥٣- الزمخشري الشيخ أحمد الحملاوي ٥٤- زهر الربيع ٥٥- السيرة الحلبية لابن برهان الدين الحلبي ٥٦ سر الفصاحة لابن سنان لابن أبي الحديد ٥٧- شرح نهج البلاغة لأبى هلال العسكرى ٥٨- الصناعتين د/ أحمد موسى ٥٩- الصبغ البديعي **د/ حفنی شرف** ٦٠- الصور البديعية

٦١- الصبح المنني عن حيثية المتنبي للبديعي ٦٢- الصحاح للجوهري ٦٣- صبح الأعشى للقلقشندي ٦٤- الطراز للعلوى ط دار الكتب ٦٥- العمدة لابن رشيق (ط أمين هندية) ٦٦- علوم البلاغة للشيخ أحمد المراغى ٦٧- عروس الأفراح - ضمن شروح التلخيص للبهاء السبكي ٦٨- عقود الجمان للسيوطي ٦٩- فلسفة البلاغة للأستاذ جبر ضومط لابن أبى الحديد ٧٠- الفلك الدائر على المثل السائر ٧١- فن الأسجاع د/ على الجندي ٧٢- فوات الوفيات للكتبي ٧٣- الفوائد الغياثية للمولى عصام ٧٤- فكرة النظم بين وجوه الإعجاز في القرآن الكريم د/ فتحى أحمد عامر ٧٥- القاموس المحيط للفيروز بادى ٧٦– قدامة بن جعفر والنقد الأدبي د/ بدوی بادی ٧٧- القصص القرآني في منطوقه للاستاذ عبد الكريم الخطيب ومفهومه د/ محمد زكى العشماوي ٧٨- قضايا النقد الأدبي والبلاغة ٧٩- الكشاف للزمخشري ۸۰ الكامل للمبرد ط التجارية ٨١- لسان العرب لابن منظور للأستاذ سيد صقر ٨٢- مقدمة إعجاز القرآن

للسكاكي ٨٣- مفتاح العلوم د/ عبد الفتاح لاشين ٨٤- المعانى في ضوء أساليب القرآن الأستاذ/ مصطفى السقا ٨٥- مختارات الشعر الجاهلي للشيخ حمزة فتح الله ٨٦- المواهب الفتحية للاستاذ أمين الخولي ۸۷- مناهج تجدید للأستاذ الدروبي ٨٨- مسائل فلسفة الفن المعاصرة لابن الأثير ٨٩- المثل السائر . ٩- مواهب الفتاح - ضمن شروح للمغربي التلخيص للسيوطي تحقيق البجاوي - دار الفكر ٩١ - معترك الأقران لابن مالك ٩٢ – الموطأ للتفتازاني ٩٣- المختصر للتفتازاني ٩٤ – المطول د/ من*دو*ر ٩٥ - النقد المنهجى عند العرب للقاضى الجرجاني ط صبيح ٩٦- الوساطة للثعالبي

٩٧ - يتيمة الدهر

المسترفع ١٩٥٠ المستميل

.



# معنوبائ ولكتاك

| الصفحة     | البوضوع                                                        |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| ٠ <b>٣</b> | مقدمة الطبعة                                                   |
| ٥          | مصطلح «البديع»                                                 |
| 0          | لمحة عن تطوره                                                  |
|            | نشأة البديع: عند ابن المعتز، عند قدامة، عند السكاكي،           |
|            | مناقشــة من قال بأن الزمخشــرى هو الذى جعل البديع تابــعا لعلم |
| ٨          | المعانى والبيان.                                               |
|            | الباب الأول                                                    |
| ۲۱         | المحسنات البديعية                                              |
|            | الغصل الأول                                                    |
| . 70       | المحسنات المعنوية                                              |
|            | الطباق - الطبــاق الحقيقى، والطباق المجــازى، طباق الإيجاب     |
| 70         | وطباق السلب.                                                   |
| ٣١         | الطباق الخفى والطباق المرشح                                    |
| 4.5        | المقابلة – الفرق بين الطباق والمقابلة                          |
| ٣٨         | ائتلاف اللفظ مع اللفظ – مراعاة النظير .                        |
| ٥١         | ائتلاف اللفظ مع المعنى                                         |
| 70         | الإبداع                                                        |
| 74         | المبالغة - أقسامها                                             |



| الاستطراد                          | ٧٢    |
|------------------------------------|-------|
| المذهب الكلامى                     | ٧٥    |
| المشاكلة.                          | V,A   |
| تجاهل العارف.                      | ٨٢    |
| تأكيد المدح بما يشبه الذم - أنواعه | 7.    |
| تأكيد الذم بما يشبه المدح - أنواعه | ٨٩    |
| اللف والنشر                        | 91    |
| صحة الأقسام                        | 98    |
| الجمع                              | 99    |
| التفريق                            | 99    |
| المجمع مع التفريق                  | ١     |
| الجمع مع التقسيم                   | ١     |
| الجمع مع التفريق والتقسيم          | 1 - 1 |
| الاستقصاء                          | ۱۰۳   |
| التوجيه                            | 1.7   |
| التورية – أقسامها                  | 111   |
| الاستخدام - صوره                   | 110   |
| المزاوجة                           | 117   |
| حسن التعليل                        | 119   |
| التجريد - صوره                     | ۱۲۲   |
| الاستدراج                          | 178   |
| TYYY                               |       |

## الغصل الثانى

| 177          | المحسنات اللفظية                                       |  |
|--------------|--------------------------------------------------------|--|
| 177          | السجع                                                  |  |
|              | السجيع في عصور اللغية - أنواعه - فقير السجع - استبقلال |  |
|              | السجعة بمعناها - منزلة السجع من البلاغة - الحسن اللفظى |  |
|              | والمعنوى للسجع                                         |  |
| 107          | لزوم مالا يلزم                                         |  |
| 101          | الجناس                                                 |  |
|              | الجناس في عـصور اللغة - حسن الجنـاس - صور الجناس -     |  |
|              | ملحق الجناس - عربية الجناس - بلاغة الجناس              |  |
| 177          | رد الأعجاز على الصدور                                  |  |
| 144          | براعة الاستهلال                                        |  |
|              | الباب الثاني                                           |  |
| 1.4.1        | ملحقات لعلم البديع                                     |  |
| ١٨٣          | البحث الأول - البديع بين الذاتية والعرضية              |  |
| 190          | البحث الثانى- البديعيات                                |  |
| Y - 1        | البحث الثالث - السرقات الشعرية                         |  |
| 410          | المراجع                                                |  |
| <b>Y 1 V</b> | محتويات الكتاب                                         |  |
|              |                                                        |  |

\* \* \*



C 209

| ۹۸ /۱۳۲۳۰          | رقم الإيداع                  |
|--------------------|------------------------------|
| 977 - 10 - 1172- 3 | I. S. B. N<br>الترقيم الدولي |